
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

MAURIZIO CORTE, Giornalismo interculturale e comunicazione nell’era del 
digitale. 



 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

 

MAURIZIO CORTE 
 
 
 
 
 
 
 

GIORNALISMO INTERCULTURALE 
E COMUNICAZIONE 

NELL’ERA DEL DIGITALE 
 

Il ruolo dei media in una società pluralistica 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
CEDAM 

CASA EDITRICE DOTT. ANTONIO MILANI 

 2014 



 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

PROPRIETÀ LETTERARIA RISERVATA 
 
 

Copyright 2014 Wolters Kluwer Italia S.r.l. 
 
 

ISBN  978-88-13-34949-3 
 
 

I diritti di traduzione, di memorizzazione elettronica, di riproduzione e di 
adattamento totale o parziale, con qualsiasi mezzo (compresi i microfilm e 
le copie fotostatiche), sono riservati per tutti i Paesi. 
Le fotocopie per uso personale del lettore possono essere effettuate nei limiti 
del 15% di ciascun volume/fascicolo di periodico dietro pagamento alla 
SIAE del compenso previsto dall’art. 68, commi 4 e 5 della legge 22 aprile 
1941, n. 633. 
Le riproduzioni diverse da quelle sopra indicate (per uso non personale – 
cioè, a titolo esemplificativo, commerciale, economico o professionale – e/o 
oltre il limite del 15%) potranno avvenire solo a seguito di specifica autoriz-
zazione rilasciata da EDISER Srl, società di servizi dell’Associazione 
Italiana Editori, attraverso il marchio CLEARedi Centro Licenze e 
Autorizzazioni Riproduzioni Editoriali. Informazioni: www.clearedi.org. 
L’elaborazione dei testi, anche se curata con scrupolosa attenzione, non 
può comportare specifiche responsabilità per eventuali involontari errori 
o inesattezze. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

Stampato in Italia - Printed in Italy 

Stampato da LegoDigit Srl - Lavis (TN) 



 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
A mia figlia Stefani, luce dei miei occhi, 
così simile a me, così diversa. 
Ai suoi vent’anni. E al Chile delle sue radici 
e delle mie battaglie giovanili  
per la verità, il dialogo e la “democracia”. 

 
 
 
 
 



 

 
 
 
 
 
 
 

 



 

INDICE 
 
 
Prefazione 
di Agostino Portera................................................................... p. IX 
 
Cultura, rigore, efficienza per il giornalismo di oggi e di 
domani 
di Michelangelo Bellinetti ....................................................... p. XIII 
 
Introduzione............................................................................ p. XVII 
 
ProsMedia e il Centro Studi Interculturali dell’Università 
degli Studi di Verona .............................................................. p. XXIII 
 
Capitolo I 
Comunicazione: mass media e Web ...................................... p. 1 
1. Mass media e comunicazione ........................................... p. 4 
2. Capire la comunicazione: le teorie dei media ................... p. 6 
3. Vecchi e nuovi media: il giornalismo e la sfida comuni-

cativa del mondo digitale.................................................. p. 10 
4. La comunicazione digitale in una società pluralistica ...... p. 14 
 
Capitolo II 
La comunicazione interculturale: fondamenti, opportuni-

tà e ostacoli ...................................................................... p. 19 
1. Globalizzazione, società pluralistica, Educazione e Pe-

dagogia interculturale ....................................................... p. 19 
2. La comunicazione interculturale....................................... p. 29 
3. Ostacoli e opportunità della comunicazione in una socie-

tà pluralistica: stereotipo, pregiudizio, razza e razzismo, 
etnia, identità, cultura ....................................................... p. 36 

 
Capitolo III 
Mass media e immigrazione in Italia .................................... p. 61 
1. I migranti nell’agenzia di stampa Ansa ............................ p. 62 
2. Immigrazione e asilo nei media italiani............................ p. 68 
3. Media e minoranze: gli studi della Carta di Roma ........... p. 71 
 
Capitolo IV 
Mass media e diversità culturale: le ricerche del Centro 

ProsMedia ....................................................................... p. 75 
1. I media e l’immigrazione.................................................. p. 76 
2. Uomini che odiano le donne: femminicidi e nazionalità 

dei protagonisti ................................................................. p. 87 



INDICE VIII 

3. La strada dei pregiudizi: incidenti stradali e guidatori 
stranieri............................................................................. p. 91 

 
Capitolo V 
Giornalismo interculturale e comunicazione: fondamenti 

teorici e riferimenti etici................................................. p. 95 
1. Il giornalismo in una società pluralistica .......................... p. 97 
2. La parzialità di un giornalismo “multiculturale” o etno-

centrico ............................................................................. p. 104 
3. Il Giornalismo interculturale: i fondamenti teorici e i ri-

ferimenti etici.................................................................... p. 107 
4. Il Giornalismo interculturale: le esperienze di studio e 

ricerca all’estero ............................................................... p. 110 
5. Il Giornalismo interculturale: un diverso orizzonte per i 

media ................................................................................ p. 115 
6. Il Giornalismo interculturale e le sollecitazioni del “Re-

dattore Sociale” ................................................................ p. 122 
7. Il Giornalismo interculturale: la Carta di Roma ............. p. 124 
 
Capitolo VI 
Giornalismo interculturale e comunicazione: la pratica 

professionale.................................................................... p. 129 
1. Il Giornalismo interculturale: le azioni pratiche ............... p. 129 
2. Il Giornalismo interculturale nel lavoro in redazione e 

nel lavoro sul campo......................................................... p. 161 
3. Riflessioni sulle azioni pratiche per un Giornalismo in-

terculturale........................................................................ p. 169 
 
Capitolo VII 
Post-fazione. “Oltre la green line” ........................................ p. 171 
 
Bibliografia ............................................................................. p. 177 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

 
 
 
 
 

PREFAZIONE 
di AGOSTINO PORTERA* 

 
 
Dopo l’età della pietra, del bronzo e del ferro, nel XXI se-

colo siamo nel pieno dell’era della comunicazione digitale (e 
non). Dopo straordinarie innovazioni umane e scientifiche av-
venute dall’inizio del Cristianesimo in poi, dopo la rivoluzione 
industriale dell’età moderna, negli ultimi decenni è la comuni-
cazione a stravolgere nel modo più radicale le forme di vita e di 
interazione fra gli esseri umani. Cittadini di tanti paesi della ter-
ra hanno a disposizione inedite opportunità comunicative, come 
radio, televisione satellitare, telefoni cellulari e smartphone, 
computer, internet. Tali strumenti, che indubbiamente implicano 
notevoli vantaggi, di fatto sconvolgono gli stili di vita delle per-
sone coinvolte, il modo di relazionarsi e di rappresentare la real-
tà.  

Accanto a libri e giornali, le nuove tecnologie e i nuovi si-
stemi di comunicazione sembrano assumere un carattere sempre 
più pervasivo (Bocchi-Ceruti, 1995), nel senso che non si limi-
tano ad offrire un servizio, ma invadono tutte le aree e gli ambi-
ti di ogni cittadino e contribuiscono attivamente alla costruzione 
della sua identità culturale: lingua, pensiero, opinioni, giudizi e 
pregiudizi.  

L’esempio più palese delle difficoltà comunicative, specie 
fra persone con retroterra culturali differenti, è ravvisabile da un 
rapido sguardo allo sviluppo delle città. Da una breve e acuta 
analisi di Bauman (2005) sui cambiamenti anche architettonici  
 
                                                                 
* Agostino Portera è professore ordinario di Pedagogia generale e intercultu-
rale. Dirige il Centro Studi Interculturali (www.csiunivr.org) dell’Università 
degli Studi di Verona ed è direttore del Master in “Intercultural competence 
and management” (www.csiunivr.org/master). È membro del direttivo 
dell’Iaie (International association for intercultural education). Ha scritto nu-
merosi saggi e svolto ricerche internazionali sui temi dell’Educazione e della 
Pedagogia interculturale. Il suo ultimo libro, edito da Laterza (2013), è il Ma-
nuale di Pedagogia interculturale.  



PREFAZIONE X 

delle principali città industrializzate si evince una forte tendenza 
ad ostacolare o porre barriere comunicative: cittadini della 
“prima fila” collegati alle comunicazioni globali, ma separati e 
segregati dalle reti locali a base etnica (specie quelli dell’“ul-
tima fila”); anche in città globali come Londra o New York la 
presenza di immigrati stranieri è avvertita sempre più come fon-
te di ansia e di latente (e spesso manifesta) aggressività; aumen-
to della tendenza a segregare ed escludere tramite spazi di case, 
piazze, quartieri delimitati da barriere, muri, filo spinato, vigi-
lantes, spruzzatori installati sui muri «utili a levare di torno i 
vagabondi», bordi inclinati che impediscono di sedersi. Una 
prova evidente è data anche dall’incremento di vendita (negli 
Stati Uniti ha raggiunto il 45% del totale) di automobili dai li-
neamenti aggressivi e di fuori strada con quattro ruote motrici, 
“divora benzina”, particolarmente pericolose per pedoni e altri 
veicoli, nella vita urbana vissute come “capsule difensive” 

(Bauman, 2005). Negli spazi pubblici delle città, anziché avve-
rarsi i principi del dialogo e della comprensione reciproca, che 
secondo Gadamer (1960) si ottiene tramite la «fusione di oriz-
zonti», lo straniero (non solo il cittadino immigrato, ma anche 
chi la pensa diversamente o non occupa le prime file sociali) è 
percepito come «rischio», il disoccupato come «superfluo». 
Mentre l’ambizione modernista era tesa ad annullare le diffe-
renze (una sorta di mixofilia), la tendenza postmoderna pare tra-
dursi nel cristallizzarle tramite reciproca estraniazione e separa-
zione (esplicitandosi in vera mixofobia).  

In sintesi, nella stagione del pluralismo e della comunica-
zione si palesa un forte paradosso: nell’era della comunicazione 
nonostante il forte aumento delle opportunità, gli esseri umani si 
trovano ad essere sempre più soli ed incapaci di comunicare. 
Alla luce di ciò, affinché lo scontro di civiltà paventato anni fa 
da Samuel Huntington si trasformi in “incontro fra vicini”, al 
fine di raggiungere gli obiettivi perseguiti dall’Onu, dall’Une-
sco e dallo stesso Consiglio d’Europa di vivere nell’unità nel 
rispetto delle diversità, non basta avere a disposizione efficaci 
strumenti della comunicazione, ma è necessario imparare ad 
impiegarli opportunamente.  

A fronte della globalizzazione, specie nelle società plurali-
stiche e multiculturali – laddove incomprensioni e fraintendi-
menti possono investire non solo il piano del linguaggio verbale 
(differenze di codici linguistici ufficiali) ma soprattutto quello 
non verbale e di relazione (si pensi alle differenze culturali circa 



PREFAZIONE XI

il tono di voce, la prossimità spaziale, le pause, la mimica fac-
ciale) suscitando ulteriori ostacoli e conflitti – è necessario e ur-
gente iniziare una seria e approfondita riflessione tesa a portare 
alla coscienza sia di chi ha la facoltà di filtrare le informazioni e 
di “produrre” le notizie, sia dei fruitori dell’informazione, le 
enormi opportunità e i disastrosi rischi e pericoli di tali strumen-
ti. In un simile scenario è da accogliere con particolare plauso il 
presente libro di Maurizio Corte sulla comunicazione e il gior-
nalismo interculturale nell’era digitale. Grazie alla sua lunga 
esperienza di giornalista professionista e alle sue riconosciute 
competenze sul piano della pedagogia interculturale, Corte ha 
potuto affrontare uno dei settori meno esplorati della pedagogia 
moderna, poco presenti nelle altre discipline e spesso sottosti-
mati persino nell’opinione pubblica. Dopo aver chiarito oppor-
tunamente i concetti di comunicazione nell’era digitale, di co-
municazione di massa, di pedagogia, giornalismo e comunica-
zione interculturale, il testo si dipana per giungere al cuore del 
lavoro: trattando dell’immagine dei cittadini immigrati e 
dell’immigrazione nei media, per poi giungere formulazione di 
una proposta di giornalismo (e, per estensione, di comunicazio-
ne a tutti i livelli e in tutti gli ambiti) che sia interculturale, che 
sia ponte fra persone e forme culturali. 

Rispetto alla ricerca precedente (Corte, 2002), laddove il 
migrante fa notizia quasi solamente quando commette atti cri-
minali, suscita commozione, pietismo o muore, nella presente 
inchiesta, pur fra ostacoli e limiti, sono riscontrabili dei miglio-
ramenti nei media italiani, anche grazie alla Carta di Roma, il 
protocollo deontologico per i giornalisti. Pur non avendo prete-
sa di esaustività al cospetto di un tema così vasto e complesso 
come la comunicazione interculturale, non ci si può esimere dal 
considerare il lavoro di Corte un contributo pionieristico in uno 
dei settori strategici dell’umanità: i mass media e i social media. 
Nella stagione del pluralismo e dell’inarrestabile globalizzazio-
ne diviene ineludibile imparare a comunicare opportunamente, 
impiegando in maniera appropriata tutti i vantaggi offerti dagli 
strumenti di informazione e dalle nuove tecnologie comunicati-
ve, riconoscendo anche i rischi di una notizia approssimata, 
frettolosa o erronea, nonché gli effetti nefasti della trasmissione 
di stereotipi e di pregiudizi.  

La complessità etnica e culturale, a cui l’uomo di oggi 
sembra essere sempre più “condannato” dalla globalizzazione, 
non si lascia semplicemente risolvere mettendo la testa sotto la 



PREFAZIONE XII 

sabbia, né, tanto meno, rinforzando muri e steccati all’interno 
delle nostre città. Diviene allora necessario rispondere in manie-
ra preparata, mediante l’uso appropriato degli strumenti della 
comunicazione, a tale sfida gravida di inevitabili conflitti, ma 
anche di enormi risorse. Comunicare opportunamente con l’al-
terità ha come posta in gioco è il futuro dell’intera umanità. 
 
 



 

 
 
 
 
 

CULTURA, RIGORE, EFFICIENZA 
PER IL GIORNALISMO DI OGGI E DI DOMANI 

di MICHELANGELO BELLINETTI† 
 
 

Siamo stati tra i primi in Europa a muovere certi interroga-
tivi sul rapporto tra informazione e immigrazione. Parliamo de-
gli anni ottanta o giù di lì. I primi studi, le prime riflessioni. Il 
tempo era quello giusto poiché incominciavano allora i grandi 
movimenti, gli esodi dal Sud del mondo verso il Nord. Aveva-
mo capito subito che non si trattava di fenomeni temporanei ma 
che quei primi flussi altro non erano che l’avanguardia di qual-
cosa che non aveva precedenti, qualcosa che di lì a poco avreb-
be evocato addirittura bibliche memorie. 

Molte realtà, ritenute inalterabili, stavano intanto cambian-
do. Gli equilibri che fino ad allora avevano governato il mondo 
non avrebbero più tenuto a lungo il timone. Il sistema comuni-
sta sarebbe imploso rapidamente lasciando scoperto uno dei 
punti nevralgici su cui il bipolarismo planetario si era sostanzia-
to per oltre mezzo secolo. Papa Giovanni Paolo II vedeva giusto 
quando ammoniva che la decadenza di Mosca non avrebbe si-
gnificato il trionfo del liberalismo ma che avrebbe acceso inve-
ce nuove e più gravi problematiche politiche, sociali e – forse – 
pure religiose. 

Ci trovavamo, dunque, di fronte ad una evoluzione straor-
dinaria che un tempo avrebbe potuto essere determinata soltanto 
da conflitti di risolutive proporzioni, mentre invece, proprio in 
quello scorcio estremo del Novecento – il secolo delle masse e 
dei totalitarismi –, tale mutamento sarebbe esploso in buona so-

                                                                 
† Michelangelo Bellinetti è un giornalista professionista. Ha lavorato al quo-
tidiano La Notte di Nino Nutrizio, nei giornali del Gruppo Rcs, al Gazzettino 
di Venezia ed è stato caporedattore centrale del quotidiano L’Arena di Verona. 
È stato presidente dell’Ordine dei Giornalisti del Veneto e nel direttivo del 
Consiglio Nazionale dell’Ordine dei Giornalisti. Ha scritto saggi sul giornali-
smo, il fascismo e su Guido Gonella. È stato per anni docente a contratto di 
Giornalismo all’Università degli Studi di Verona.   



CULTURA, RIGORE, EFFICIENZA XIV 

stanza dal fallimento economico di una dottrina politica e dalla 
rapidità della moderna tecnologia informativa. 

Il continente africano stava diventando fornice inesausto di 
velleitarismi e di violenze nel quale medie e grandi potenze ten-
devano più a rastrellare profitti che a seminare speranze. Alle 
ataviche conte se territoriali e fideistiche, si dovevano poi som-
mare risvegli di odi mai sopiti, di revanscismi connotati da so-
luzioni terroristiche prive d’ogni pietà. Dall’Asia invece si alza-
vano orgogliose rivendicazioni di riconoscimenti politici e ri-
chieste di nuovi spazi rappresentativi. I leader cinesi, dopo gli 
accadimenti di piazza Tienanmen, ammettevano che “essere 
ricchi è glorioso”. Si concludeva così anche a Pechino un tempo 
e se ne apriva un altro che, senza ammainare le bandiere rosse, 
sottoscriveva di fatto le convenienze delle dottrine liberistiche 
accartocciate comunque dai comandamenti dell’Internazionale 
socialista. 

Gli Stati Uniti attendevano. Dai vecchi postulati di Woodrow 
Wilson – autodeterminazione dei popoli e liberi mercati – riba-
diti poi nel 1941 dalla Carta atlantica, sarebbe alla fine spuntata 
l’alba della globalizzazione. Insomma, la conclusione della 
diarchia mondiale aveva aperto la fase turbolenta degli riequili-
bri. Passaggio difficile, definizione incerta. 

Intanto l’Italia diveniva giorno dopo giorno approdo sem-
pre più frequentato per tanti transfughi: erano barconi carichi di 
dolori e privazioni senza nome in cerca di speranze senza quali-
ficazioni. Per attraversare il Mare Mediterraneo, quelle persone 
disperate avevano vissuto odissee inenarrabili. Arrivavano dai 
luoghi più diversi dove, comunque, i denominatori causali erano 
sempre i medesimi: guerra, fame, persecuzione. 

Le interpretazioni del fenomeno migratorio vennero subito 
segnate dalle speculazioni politiche che rifiutavano qualsiasi ri-
flessione per carpire consensi biecamente immediati. La miopia 
italiana in fatto di politica estera, è vecchia storia. La Chiesa, 
intanto, rinnovava il messaggio evangelico, ascoltata dalla ge-
nerosità del volontariato e dall’altruismo della gente. 

E l’Europa? L’Europa – che non è più l’Europa delle visio-
ni lunghe di De Gasperi, di Adenauer e di Schuman – si limita-
va a covare sterili egoismi nazionalistici nel burocratico pancia-
fichismo di Bruxelles. Ma – grazie a Dio – quello fu anche il 
tempo in cui qualche ricercatore universitario e qualche giovane 
giornalista – come, appunto, Maurizio Corte, mosso prima da 
sentimenti umanitari e poi dall’orgoglio del mestiere – incomin-



INTRODUZIONE 

 

XV

ciarono a riflettere sulle ragioni delle trasmigrazioni, sulle pos-
sibili soluzioni sociali da adottare, sul ruolo che l’informazione 
avrebbe dovuto assumere nel processo evolutivo del fenomeno. 

Ma sul mondo dell’informazione pesava già una crisi che 
non aveva precedenti. Due eventi, pressoché contestuali, aveva-
no determinato la paralisi del sistema: l’introduzione delle tec-
nologie da una parte e la caduta del comunismo dall’altra. Se il 
primo evento rivoluzionava il modulo storico dell’informazio-
ne, il secondo evento ne imponeva la revisione qualificatrice sul 
piano politico e sociale. Insomma, i giornali dovevano fare i 
conti con il nuovo che avanzava e che non concedeva proroghe. 
Prima di allora c’era stato “il” giornalismo, artigianale e gene-
ralista. Da quel momento nascevano “i” giornalismi determina-
ti dai diversificati apparati tecnici: carta stampata, radio, televi-
sione, computer, internet, i-pad e via via tutto il resto. Non solo: 
in quel momento finiva pure lo scontro ideologico che, immobi-
lizzando l’Italia per cinquant’anni, aveva di fatto sclerotizzato 
l’informazione. Una nuova stagione si annunciava piena di atte-
se. Nessuno avrebbe più potuto chiamarsi fuori dalle proprie re-
sponsabilità. 

Ma la crisi dell’informazione, invece di rappresentare un’op-
portunità, divenne purtroppo una tagliola. Gli editori non colse-
ro l’occasione per imporre il salto qualitativo ai contenuti e i 
giornalisti traccheggiarono sulle scelte professionali. Così en-
trambi peccarono di insufficienza di pensiero e di incapacità 
progettuale. Insieme, invece, avrebbero potuto avviare sinergi-
camente il sistema verso traguardi di compiutezza e di forma-
zione mai prima raggiunti in centocinquant’anni di unità nazio-
nale. 

Agli editori sarebbe spettato il compito di indicare i percor-
si strutturali e formativi, ai giornalisti il percorrerli con rinnova-
ti bagagli culturali per realizzare finalmente un’informazione 
aderente alle moderne esigenze. Quindi alla carta stampata si 
sarebbe aperto il campo degli approfondimenti, delle inchieste, 
delle analisi, delle opinioni; alla televisione, alla radio e alla Re-
te quello delle notizie, dei fatti, dei servizi e delle interviste in 
tempo reale. Tutto ciò presupponeva però un’editoria consape-
vole del proprio ruolo e un giornalismo più selettivamente pre-
parato. Mancarono gli uni, non risposero gli altri. 

Restava così sul tappeto, fra i molti – troppi, forse – pro-
blemi, anche la questione del rapporto tra migranti e informa-
zione. Non si trattava di questione marginale poiché l’informa-



CULTURA, RIGORE, EFFICIENZA XVI 

zione sarebbe stata fin da allora una straordinaria testa di ponte 
attraverso cui approfondire reciproche conoscenze e sviluppare 
comuni prospettive. 

E oggi di quale giornalismo viviamo? Basta pensare a due 
realtà incontrovertibili per avere la misura del livello in cui si 
trovano editoria e giornalismo nel nostro Paese. La televisione 
pubblica soggiace al controllo della politica. La commissione 
parlamentare di vigilanza sulla Rai è, infatti, un “unicum” che 
non esiste in nessun altro Paese liberale del mondo dove – si sa 
– la stampa è il cane messo a guardia della politica. Da noi in-
vece è l’esatto contrario: la politica controlla l’informazione 
pubblica. Non solo: ma a far concorrenza alla Rai, fra il grande 
pubblico generalista, esiste una sola organizzazione televisiva 
analoga (Mediaset), che è proprietà di un solo imprenditore di-
ventato, tra l’altro, leader politico. 

Quanto ai giornali, fatte salve alcune eccezioni, essi sono 
saldamente in mano a gruppi o a famiglie che se ne servono per 
sostenere i propri interessi finanziari, industriali, mercantili. In 
buona sostanza, pochi sono i passi compiuti dai giorni in cui 
Mario Missiroli definiva icasticamente così il rapporto tra gior-
nali e proprietà: “I giornali non sono altro che voci passive di 
bilanci attivi”. 

Rispetto ai tempi di Missiroli, però, tante cose sono cam-
biate. I tempi della linotype e della telescrivente sono finiti da 
un pezzo. Di quei tempi rimane ancora la quartina di Ernesto 
Ragazzoni, cronista scanzonato de “La Stampa”, a ricordarlo 
impressionisticamente così: “È finita. Il giornale è stampato, la 
rotativa s’affretta, me ne vado col bavero alzato, dietro il fumo 
della sigaretta”. 

La tecnologia, entrata ormai nelle redazioni, non è per nulla 
statica, poiché ogni novità genera sempre novità, le sinergie 
provocano sviluppo e lo sviluppo accende conoscenze. È un 
processo evolutivo destinato a mutare ogni rapporto finora co-
nosciuto. Gli editori, se non ne vogliono subire passivamente le 
conseguenze, dovranno adeguarsi. E così i giornalisti. I primi 
diventando imprenditori finalmente consapevoli del proprio 
ruolo civile senza infingimenti; i secondi autentici professionisti 
al servizio della pubblica opinione. 

E se una volta giornali e giornalisti appartenevano ad un af-
fascinante limbo romantico circonfuso da refoli di genialità e 
sregolatezza, oggi – e più ancora domani – tutto ciò dovrà inve-
ce essere cultura, rigore, efficienza. 



 

 
 
 
 
 

INTRODUZIONE 
 

Se son d’umore nero allora scrivo  
frugando dentro alle nostre miserie,  
di solito ho da far cose più serie,  
costruir su macerie o mantenermi vivo.  

F. Guccini, L’avvelenata, 1976  
 
 
Un vento gelido spira in Europa, e non cessa di spirare. È il 

vento del razzismo, che si mostra come la superficie di un vasto 
movimento – a volte organizzato, a volte informale – di nega-
zione dei diritti umani e civili; di propensione allo sfruttamento 
delle persone socialmente più deboli (i bambini, le donne, i mi-
granti); di offesa alla dignità delle persone. Dalla multinaziona-
le che usa i bambini e le bambine per produrre beni che pa-
ghiamo fior di quattrini, alle formazioni nazifasciste localizzate 
qui e là; dalle organizzazioni aziendali e istituzionali, dove le 
élite dei manager guadagnano cifre spropositate mentre chi la-
vora viene licenziato o messo in cassa integrazione o costretto 
alla precarietà, ai molti giornali in cui giovani e bravi giornalisti 
sono sfruttati. Assistiamo in quegli ambienti all’offesa verso gli 
ideali più nobili che la tradizione culturale ci ha consegnato; 
constatiamo l’offesa alla nostra intelligenza e alla nostra gene-
rosità; verifichiamo che molto resta ancora da fare sul fronte 
della giustizia sociale ed economica. 

Come studiosi, come giornalisti, come comunicatori, come 
digital strategist o come allievi/e dei corsi di comunicazione 
non possiamo far finta di nulla. Non possiamo pensare che si 
tratti di fenomeni che toccano solo gli altri. “Nessun uomo è 
un’isola, ma è parte di un continente”, ci ricorda il poeta John 
Donne, citato da Ernest Hemingway sul frontespizio del roman-
zo Per chi suona la campana. Ebbene, la campana dello squili-
brio fra Nord e Sud, fra ricchi e non, fra centro e periferia, fra 
privilegiati ed esclusi ci richiama alla consapevolezza del nostro 
ruolo di professionisti della comunicazione di massa e/o inter-
personale. I media, e gli operatori dei media, molto possono fa-



INTRODUZIONE XVIII 

re in questo ambito. Quel molto da fare, che è in loro potere, ci 
invita a un’informazione e a una comunicazione veritiere, fon-
date su valori come l’onestà e il rispetto della dignità dell’Altro 
(chiunque esso sia); ci invita a un’informazione e a una comu-
nicazione, insomma, di qualità.  

Il rispetto dei diritti e delle persone. Un principio ci sen-
tiamo di affermare, nel mentre consegniamo alle stampe questo 
nuovo libro, che nasce da una profonda revisione, da un am-
pliamento e da un aggiornamento di Comunicazione e giornali-
smo interculturale, uscito da Cedam nel 2006. Il principio è que-
sto: non c’è qualità senza rispetto dei diritti, dei valori, della 
dignità delle persone, delle regole, della giustizia sociale ed e-
conomica. Non troverete servizi e merci di qualità, là dove vi è 
sfruttamento dell’Altro, offesa, o addirittura violenza sull’Altro. 
La qualità si coniuga in modo naturale con il rispetto dei diritti 
civili e umani.  

Il motivo di questa coniugazione naturale fra diritti e quali-
tà è presto detto: l’imprenditore, l’organizzazione, l’associazio-
ne, l’azienda o l’istituzione che non hanno a cuore i propri lavo-
ratori o collaboratori, non ha a cuore neppure il proprio cliente o 
utente. La legge della coerenza ce lo dimostra. Questo convin-
zione, che qui ci si permette di presentare come assioma (“non 
c’è qualità senza rispetto della dignità umana e dei diritti”), vale 
per le merci e i servizi – dal manufatto industriale al pasto al ri-
storante, dal servizio pubblico al favoloso prodotto tecnologico 
– e vale anche per la comunicazione e l’informazione. Vale an-
che per i media, vecchi e nuovi. 

L’Altro, il “diverso”, si presenta sotto molteplici forme. In 
questo lavoro si è voluto affrontare il tema della rappresenta-
zione dell’Altro migrante, dell’Altro diverso – per religione e/o 
cultura – che viene a vivere nel nostro Paese. L’Altro come 
nuovo cittadino viene tra noi per migliorare le proprie condizio-
ni di vita, chiedendo il rispetto dei diritti e dovendo – certamen-
te – rispettare leggi, norme e doveri.  

Come comunicatori, giornalisti, operatori dei media abbia-
mo una responsabilità importante: quella di saper raccontare la 
nuova società multiculturale (nel 2013, circa l’8% della popola-
zione residente in Italia era di origine straniera); quella di forni-
re ai lettori le chiavi interpretative di quanto accade nella comu-
nità in cui vivono; quella di dare al pubblico una “mappa”, una 
cartografia dell’esistente (si veda Kovach-Rosenstiel, 2007) per 
poter vivere, lavorare, amare, intessere relazioni in modo effi-



INTRODUZIONE 

 

XIX

cace. La nostra responsabilità di giornalisti e comunicatori è di 
saper mediare fra le fonti e il pubblico, liberi da condiziona-
menti, dotati di preparazione culturale, armati degli strumenti 
migliori del mestiere.  

Come studiosi della comunicazione – e nella fattispecie 
della comunicazione interculturale su basi pedagogiche – ci toc-
ca il compito di analizzare i media in modo accurato e preciso, 
senza pregiudizi o tesi precostituite. Ci tocca il compito di for-
nire – meglio sarebbe dire di proporre – soluzioni e consigli per 
un modo di comunicare all’altezza dei tempi. Il presente testo 
vuole quindi essere di ausilio (e motivo di riflessione) per i col-
leghi professionisti del giornalismo e della comunicazione, per 
gli allievi e le allieve dei corsi di comunicazione, per tutti colo-
ro che hanno a che fare con i media, vecchi e nuovi. 

A tutti loro si propone di avere consapevolezza del ruolo di 
“integrazione” che il giornalismo, e la comunicazione in gene-
rale, esercitano. Come osserva Russ-Mohl (2011, p.24), “i me-
dia costruiscono ponti tra mondi diversi. Si riflette poco su que-
sta funzione del giornalismo, ma certamente i media contribui-
scono all’integrazione in una società che diventa sempre più 
multietnica”. 

Il presente libro si articola di fatto in tre parti. Vi è una 
prima parte che chiarisce i concetti di comunicazione e di co-
municazione interculturale, portando alla luce nodi, problemati-
che, definizioni e opportunità: lungi da noi l’idea di poter essere 
esaustivi, a fronte di una sterminata produzione scientifica in 
materia; ci interessava fissare alcuni punti fermi e fornire una 
bussola per il prosieguo della lettura. La seconda parte raccoglie 
le più recenti ricerche scientifiche sull’immagine dei migranti 
(della diversità culturale, quindi) nei media: una parte consi-
stente è riservata alle analisi e ai lavori di ProsMedia, il gruppo 
di analisi interculturale dei media (www.prosmedia.org) che o-
pera all’interno del Centro Studi Interculturali (Csi) dell’Uni-
versità degli Studi di Verona. Infine, la terza parte si concentra 
sul Giornalismo interculturale, concetto introdotto in Italia da 
Corte (nel testo del 2006) su sollecitazione di Agostino Portera, 
direttore del Csi, e sulla spinta degli studi fatti negli Usa da 
Kenneth Starck (1994), giornalista e studioso dei media, e in 
Spagna da Estrella Israel Garzon (2000), anche lei giornalista e 
studiosa dei media. L’azione di Portera e Corte si è tradotta 
nell’insegnamento di Giornalismo interculturale e di Comunica-
zione interculturale nell’Ateneo scaligero già dal 2003. 



INTRODUZIONE XX 

La parte, di questo testo, dedicata al Giornalismo intercul-
turale vuole essere sia una base teoretica per un modo diverso di 
fare giornalismo e comunicazione 2.0; sia un orientamento 
“pratico” alla professione, dove le domande concrete di giorna-
listi e comunicatori possano trovare qualche risposta. Si tratta di 
domande che ci sono state poste in tante conferenze, in tanti 
seminari, in tante conversazioni con i professionisti dell’infor-
mazione e della comunicazione e che non era possibile eludere. 
Le risposte a quelle domande non vogliono essere definitive, 
didascaliche, “didattiche” in senso stretto: sono proposte, sug-
gerimenti, sollecitazioni fatte a giornalisti e comunicatori nella 
convinzione che la società pluralistica in cui viviamo richieda 
professionisti all’altezza delle attese e delle necessità di un pub-
blico esigente e attento. Questo in linea con la “mission” dei 
giornalisti e dei comunicatori secondo Hansen e Machin (2013): 
il farsi occhi e orecchi per conto dei lettori su quanto accade in 
una certa comunità. 

 
 
 
 



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Ringraziamenti. Desidero ringraziare innanzi tutto il professor Agostino 

Portera: sua l’idea, nel 1999, che continuassi a occuparmi di comunicazione, 
mass media e nuovi media in un’ottica interculturale. Debbo molto, poi, al 
collega Michelangelo Bellinetti, a cui mi lega un’amicizia ormai trentennale e 
un profondo rispetto professionale verso colui che considero un maestro di 
giornalismo e di intelligenza critica. Proprio l’intelligenza critica la debbo alle 
lunghe chiacchierate, nei miei anni giovanili, con Alessio Corte e Carlo Moli-
nari, i miei nonni: due persone semplici, di nessuna erudizione ma di profonda 
capacità di analisi, due menti libere che mi hanno insegnato a non fermarmi 
mai davanti alla verità ufficiale e a non servire alcun potere.  

L’intelligenza critica non basta, tuttavia, senza l’anima: un insegnamento 
e un bagno di umiltà mi sono venuti dalla Ronda della Carità, associazione 
che aiuta i senza fissa dimora, e dalla sua fondatrice Tiziana Recchia, impren-
ditrice che guida Open-Up-by-Cassiopea, società di formazione; con Tiziana 
ho imparato a rispettare e a comprendere la diversità, nelle notti sulle strade a 
raccontare per il mio giornale gli “ultimi della città”, assieme al compianto 
grande fotoreporter del quotidiano “L’Arena”, Tiziano Malagutti, che con me 
ha sofferto in silenzio di fronte ai nostri fratelli e sorelle più sfortunati.  

C’è infine Padre Alceste Piergiovanni Ferranti, il prete missionario in 
Chile a cui debbo il dono prezioso di mia figlia Stefani, “luce dei miei occhi”. 
È lei, ogni giorno, a insegnarmi il fascino e la fatica del rapporto con la diver-
sità; e i ponti che possiamo creare con chi è diverso da noi, per poi scoprire un 
qualche cosa che ci rende molto simili.  

I diritti d’autore di questo testo sono da me devoluti per intero al mon-
do dell’adozione internazionale: ogni fotocopia non autorizzata e illegale è 
quindi una sottrazione di denaro alla solidarietà. 

 
 
 



 

 
 

 
 
 
 
 
 



 

 
 
 
 
 

PROSMEDIA E IL CENTRO STUDI  
INTERCULTURALI DELL’UNIVERSITÀ 

DEGLI STUDI DI VERONA 
 

 
Il gruppo di analisi interculturale dei media, ProsMedia, è 

stato fondato e ora portato avanti da Maurizio Corte (coordina-
tore), Elena Guerra, Nina Kapel e Cristina Martini. Svolge ri-
cerca sui media di massa e i nuovi media, nell’ambito del Cen-
tro Studi Interculturali. Ha un blog (www.prosmedia.org) dove 
vengono pubblicati notizie, riflessioni, contributi che si raccor-
dano in modo sinergico con il contenuto di questo libro, entran-
do nello specifico di problematiche e casi concreti; aggiornando 
e approfondendo specifici temi. 

Il gruppo ProsMedia partecipa ai lavori di ricerca universi-
taria sul tema “media e minoranze”, realizzati dalla Rete univer-
sitaria che opera al servizio della Carta di Roma e della sua As-
sociazione (www.cartadiroma.org). ProsMedia ha poi sezioni, 
con l’apporto di altri studiosi, che si occupano di comunicazio-
ne digitale, social media e digital strategy, giornalismo investi-
gativo e visual data journalism.  

Il gruppo di ProsMedia fa parte del Centro Studi Intercultu-
rali (Csi), diretto dal professor Agostino Portera, ordinario di 
Pedagogia interculturale all’Università degli Studi di Verona. Il 
Csi afferisce al Dipartimento di Filosofia, Pedagogia e Psicolo-
gia dell’Ateneo: si occupa di ricerca nell’ambito della Pedago-
gia interculturale e della Comunicazione interculturale. 

Il Csi (www.csiunivr.org) dal 2003 svolge anche attività di-
dattica di alta formazione, con il Master in “Intercultural com-
petence and management”, sui temi della mediazione intercultu-
rale, della gestione dei conflitti e della comunicazione intercul-
turale in ambito scolastico e formativo (compreso l’italiano co-
me lingua L2), aziendale e delle relazioni internazionali, sociale 
e sanitario, del giornalismo interculturale e delle media rela-
tions, e nell’ambito della mediazione giuridica. 

Maurizio Corte, giornalista professionista al quotidiano 
L’Arena di Verona, è membro del comitato scientifico del Ma-



PROSMEDIA E IL CENTRO STUDI XXIV 

ster del Csi e coordina il gruppo ProsMedia. I suoi ambiti di ri-
cerca sono: la comunicazione interculturale nei media, il giorna-
lismo interculturale e il rapporto fra crimine, giustizia e media. 
Si occupa anche di comunicazione digitale, digital marketing e 
comunicazione strategica attraverso i media. I suoi blog sull’at-
tività di ricerca (universitaria e non) sono raggiungibili dall’in-
dirizzo: www.mauriziocorte.it. 

 
 
 
 



 

 
 
 
 
 
 

Per quanto inquietante sia il pensiero che il mon-
do un giorno possa essere popolato di Professori 
(quanto a noi ci ritireremmo su di un’isola deser-
ta), l’idea che non possa esserlo che di piccoli in-
granaggi è ancora più inquietante. 

Max Weber 
 
 
 
 
 
 



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

 
 
 
 
 

CAPITOLO I 
 

COMUNICAZIONE, MASS MEDIA E WEB 
 
 

SOMMARIO: 1. Mass media e comunicazione. – 2. Capire la comunica-
zione: le teorie dei media. – 3. Vecchi e nuovi media: il giornali-
smo e la sfida comunicativa del mondo digitale. – 4. La comunica-
zione digitale in una società pluralistica 

 
 

E poi, e poi tutti chiusi in tante celle 
 fanno a chi parla più forte  
per non dir che stelle e morte fan paura. 
F. Guccini, Canzone della bambina portoghese, 1972  

 
Nella comunicazione possiamo distinguere due aspetti: un 

aspetto di informazione e uno di relazione. Il primo aspetto insi-
ste sul concetto di “notizia” legato all’atto del comunicare: il 
soggetto A, emittente, mette al corrente il soggetto B, destinata-
rio del messaggio, di una certa informazione. Il processo avvie-
ne grazie all’utilizzo di un codice comune, con il quale il sog-
getto B è in grado di decifrare, di decodificare, di comprendere 
quanto afferma il soggetto A. Il passaggio di informazione av-
viene mediante l’utilizzo di un canale e in virtù della chiarezza 
con cui il trasferimento della notizia si realizza (Volli, 1994, 
p.17 e segg.). Il secondo aspetto della comunicazione, quello di 
“relazione”, insiste sulla “messa in comune”, sulla “condivisio-
ne”, sul rapporto che si instaura fra i soggetti che comunicano, 
fra l’emittente e il destinatario del messaggio e viceversa. Come 
osserva Galliani (1999, p.12) il verbo “comunicare” ha una ra-
dice etimologica che risiede in due verbi greci, entrambi legati 
all’idea di comunità, del mettere (o avere) qualcosa in comune.  

Come osserva Volli (2000, p.5), il destinatario del messag-
gio “si trova a ricostruire l’intenzione dell’emittente, a interpre-
tare il messaggio, a reagire ad esso o a rifiutarlo”. Nel fare que-
sto, il destinatario del messaggio mette in azione due strumenti. 
Il primo strumento è costituito dalla sua capacità di comprende-



CAPITOLO I 2 

re il significato, il contenuto, l’informazione che gli vengono 
trasmessi utilizzando un codice comune con l’emittente del 
messaggio, pena l’impossibilità di capire. Il secondo strumento 
è l’orizzonte di senso entro cui egli (o ella) si muove, la “cultu-
ra” che il destinatario possiede (sul concetto di cultura si veda il 
capitolo sulla comunicazione interculturale).  

Proprio l’orizzonte di senso a cui fa riferimento l’emittente 
nel redigere e nel trasmettere il messaggio, rende difficile una 
comprensione totale, precisa, esaustiva di quanto egli (o ella) 
invia al destinatario. D’altro canto, il destinatario, l’interpre-
tante, rischia sempre di fraintendere, di non cogliere a fondo 
quanto l’emittente trasmette: questo accade perché l’orizzonte 
di senso del destinatario è diverso da quello dell’emittente. 

Gli assiomi della comunicazione. Sull’interpretazione dei 
messaggi e del comunicare, Watzlawick (1971, pp. 40 e segg.) 
fissa “alcune proprietà semplici della comunicazione che hanno 
fondamentali implicazioni interpersonali”: si tratta degli “as-
siomi della comunicazione”. La loro conoscenza è molto impor-
tante per chi fa giornalismo, comunicazione e webmarketing: 
consente di comprendere le situazioni di conflitto e di gestirle; e 
consente di operare al meglio sia quando si è nella comunica-
zione, sia quando si gestisce la comunicazione di altro. Si rinvia 
per questo alla lettura integrale, attenta e ripetuta del testo di 
Watzlawick e altri. 

Il primo assioma è “l’impossibilità di non-comunicare”. 
Watzlawick osserva che “il comportamento non ha un suo op-
posto. In altre parole, non esiste qualcosa che sia un non-
comportamento e, per dirla più semplicemente, non è possibile 
non avere un comportamento. Ora, se si accetta che l’intero 
comportamento in una situazione di interazione ha valore di 
messaggio, vale a dire è comunicazione, ne consegue che co-
munque ci si sforzi, non si può non comunicare. L’attività o 
l’inattività, le parole o il silenzio hanno tutti valore di messag-
gio: influenzano gli altri e gli altri, a loro volta, non possono 
non rispondere a queste comunicazioni e in tal modo comunica-
no anche loro”. 

Il secondo assioma è che “ogni comunicazione ha un aspet-
to di contenuto e un aspetto di relazione di modo che il secondo 
classifica il primo ed è quindi meta-comunicazione”. Watzla-
wick afferma che una comunicazione non soltanto trasmette in-
formazione, ma al tempo stesso impone un comportamento: si è 
giunti a considerare queste due operazioni come l’aspetto di 



COMUNICAZIONE, MASS MEDIA E WEB 
 

 

3

“notizia” (report) e di “comando” (command) di ogni comuni-
cazione. L’aspetto di notizia di un messaggio trasmette informa-
zione ed è quindi sinonimo nella comunicazione umana del con-
tenuto del messaggio; l’aspetto di comando, d’altra parte, si ri-
ferisce al tipo di messaggio che deve essere assunto e perciò, in 
definitiva, alla relazione tra i comunicanti. L’aspetto di notizia 
trasmette i “dati della comunicazione”; l’aspetto di comando 
trasmette “il modo in cui si deve assumere la comunicazione”. 

Il terzo assioma della comunicazione di Watzlawick affer-
ma che “la natura di una relazione dipende dalla punteggiatura 
delle sequenze di comunicazione tra i comunicanti”. Un osser-
vatore esterno può considerare una serie di comunicazioni fra 
due soggetti come una sequenza ininterrotta di scambi. Tuttavia, 
osserva Watzlawick, coloro che partecipano alla interazione in-
troducono sempre qualcosa di importante che potremmo defini-
re “la punteggiatura della sequenza di eventi”. La punteggiatura 
organizza gli eventi comportamentali ed è quindi vitale per le 
interazioni in corso: un disaccordo su come punteggiare la se-
quenza di eventi si trova alla radice di innumerevoli conflitti di 
relazione. L’esempio più evidente è quello di un bisticcio fra 
marito e moglie, o fra due ragazzini, quando alla fine ci si rin-
faccia su chi sia stato il primo a cominciare il bisticcio.  

Il quarto assioma della comunicazione, fissato da Watzla-
wick, afferma che gli esseri umani comunicano sia con il modu-
lo numerico che con quello analogico. Nel linguaggio numeri-
co-digitale (il linguaggio verbale), ogni volta che si usa una pa-
rola per nominare una cosa è evidente che il rapporto fra il no-
me e la cosa nominata è un rapporto stabilito in modo conven-
zionale, con tratti di arbitrarietà: tant’è che la “cosa fiore” in ita-
liano è nominata “fiore” e in una lingua straniera in modo di-
verso (“flower” in inglese, ad esempio). Le parole, quindi, sono 
segni convenzionali. Nel linguaggio analogico (un’immagine, 
ad esempio) ci troviamo invece in presenza di qualcosa che è 
simile alla cosa designata, e quindi si può fare riferimento con 
maggiore facilità alla cosa che si rappresenta, come quando si 
può ammirare il disegno o la fotografia di un fiore.  

Infine, il quinto assioma della comunicazione enunciato da 
Watzlawick afferma che tutti gli scambi di comunicazione sono 
simmetrici o complementari, a seconda che siano basati sull’ugua-
glianza o sulla differenza. In caso di “interazione simmetrica”, il 
soggetto B tende a rispecchiare il comportamento del soggetto 
A con cui sta comunicando, di modo che fra i due vi è una co-



CAPITOLO I 4 

municazione (verbale e/o non verbale) su un piano di uguaglian-
za. In una “interazione complementare”, il comportamento del 
partner (il soggetto B) completa quello dell’altro (il soggetto A): 
si hanno così due diverse posizioni, un soggetto assume la posi-
zione “superiore, primaria o one-up” e l’altro soggetto tiene la 
posizione corrispondente, “inferiore, secondaria o one-down”. 

 
 

1. Mass media e comunicazione 
 
Vi è una differenza fra “media” e “mass media”, fra lo stru-

mento – il medium – che utilizziamo per comunicare a livello 
interpersonale e lo strumento (mass medium) che è utilizzato 
per comunicare a livello sociale, avendo come destinatari una 
massa di persone. Un telefono cellulare, ad esempio, è un 
“mezzo di comunicazione di massa” nel senso che è utilizzato 
da una “massa di persone”, intesa come “gran numero di perso-
ne”. Nonostante la diffusione capillare, il telefono cellulare non 
è di per sé un “mass medium”, non appartiene alla “comunica-
zione di massa” intesa come “un processo che implica la produ-
zione, la trasmissione e la diffusione di testi, notizie, brani mu-
sicali e sequenze di immagini, tali da poter raggiungere una 
quantità di persone disperse in un territorio, senza essere in re-
lazione fra loro, in tempi molto brevi” (Fileni, 1999, p.65).  

Con l’ibridazione dei media e le multifunzioni assegnate ai 
media personali, come il telefono cellulare, abbiamo la possibi-
lità di veder passare la comunicazione di massa attraverso un 
medium un tempo usato per la comunicazione interpersonale: è 
il caso degli smartphone e comunque di quei telefoni cellulari 
che trasmettono messaggi a un pubblico (mobile tv e processi 
simili). Resta comunque il fatto che un mezzo di comunicazione 
personale non diventa un “mass medium” solo perché è posse-
duto da una massa di persone; a meno che non veicoli i messag-
gi proprio dei mass media. 

Quanto ai social network – Facebook (nato nel 2004), Twit-
ter, Youtube, Linkedin sono i più noti – rappresentano luoghi 
del Web dove si attua la convergenza fra sistemi diversi di co-
municazione: essi realizzano l’ibridazione fra mezzi di comuni-
cazione interpersonale mediata dal computer e mezzi di comu-
nicazione di massa. Se pubblichiamo un post sulla nostra pagina 
Facebook, letta da migliaia di persone, realizziamo una comuni-
cazione di massa, che sovente si alimenta dei contenuti mas-



COMUNICAZIONE, MASS MEDIA E WEB 
 

 

5

smediali tradizionali (articoli di giornale, filmati tv); mentre se 
chattiamo con un nostro amico attraverso Facebook stiamo fa-
cendo della comunicazione interpersonale. Se poi il nostro post 
pubblicato sulla timeline di Facebook dà vita a una dibattito, dai 
tratti anche interpersonali, ecco che l’ibridazione fra mass me-
dium e medium personale raggiunge il suo apice. Per questo, 
possiamo affermare che nella gestione della comunicazione sui 
social network (il “social media management”) è necessario 
mettere in campo competenze sia di tipo massmediale, sia com-
petenze che portino a un’efficace comunicazione interpersonale.  

Con Livolsi (2002, p.243) possiamo dire che “nelle società 
contemporanee la gran parte delle informazioni proviene dai 
mass media. Sono essi a dare quelle notizie che, da un lato, co-
struiscono la visione del mondo e, dall’altro, forniscono tutto 
quanto può servire al soggetto, concretamente e quotidianamen-
te, per vivere nel suo gruppo sociale”, dalle informazioni spic-
ciole alle notizie più importanti. Sempre Livolsi (2002, p.245) 
spiega come nelle comunicazioni di massa l’emittente sia costi-
tuito dalle grandi stazioni televisive e dalle testate giornalisti-
che, mentre il ricevente (il destinatario) del messaggio sia 
l’insieme dei pubblici di riferimento.  

L’impiego massiccio dei mezzi di comunicazione di massa 
non deve tuttavia portare a una sottovalutazione della comuni-
cazione interpersonale, sia essa diretta, “in presenza”, sia essa 
mediata da un tablet, un telefono cellulare o fisso, o da un mes-
saggio via email. D’altro canto, i mezzi di comunicazione di 
massa rappresentano una spia dell’atmosfera culturale di un 
gruppo o di una società. “I mass media sono i mezzi più acces-
sibili per capire qual è il clima prevalente e se una certa opinio-
ne dominante nei media tenderà ad affermarsi sempre di più 
nelle fasi successive della formazione ed espressione delle opi-
nioni individuali”, osserva McQuail (2001, p.362). 

Molte forme di comunicazione e di controllo sociale sono 
rivolte a rafforzare e a legittimare valori, credenze, atteggia-
menti e modelli di comportamento già acquisiti, a difenderli più 
che a metterli in discussione (Cheli, 1997, p.92). I giornali, la 
Tv, la radio, i siti Web informativi, i profili sui social media 
hanno una responsabilità culturale di cui talvolta non sono co-
scienti. I media di massa sono ben lontani dall’influenzare mec-
canicamente i fruitori, dal poter plasmare le coscienze dei lettori 
a proprio piacimento, dal determinarne gli atteggiamenti e i 
comportamenti in modo preciso e automatico, come conferma-



CAPITOLO I 6 

no le critiche ai paradigmi della Communication Research svi-
luppati negli Stati Uniti fino agli anni sessanta (Cheli, 1997, 
pp.81 e segg.). I mass media sono invece efficaci nel conferma-
re idee, convinzioni, modelli già patrimonio dei fruitori; che 
trovano poi amplificazione sul Web, nel mondo digitale. 

I dubbi sugli effetti reali dei mass media tuttavia rimango-
no, come evidenzia McQuail (2001, pp.325-326): certi effetti si 
verificano anche se non riusciamo a vederli o prevederli con 
chiarezza o a sapere dopo un avvenimento quanto è da attribuire 
ai media. È improbabile che i media siano l’unica causa neces-
saria o sufficiente di un effetto, e il relativo contributo è difficile 
da soppesare. In molti dei questi casi (formazione delle opinioni 
e dei comportamenti devianti, aree controverse dell’etica) è in-
dubbio che i media sono la causa prima, ma la maggior parte 
delle immagini, delle idee e dei messaggi non nasce dai media; 
proviene piuttosto dalla società a cui poi ritornano grazie al si-
stema mediale. 

 
 

2. Capire la comunicazione: le teorie dei media  
 
Il mestiere di comunicatore, giornalista o webmarketer ri-

chiede un’alta dose di professionalità, la cui formazione passa 
per gran parte dal “fare” (il laboratorio, la bottega artigiana del 
comunicare). È però importante avere consapevolezza delle 
conseguenze delle azioni comunicative, per meglio interpretare 
il ruolo professionale svolto. Vogliamo qui esporre in sintesi – 
nel mare magnum delle teorie dei media – quattro teorie che af-
frontano e illustrano i processi attraverso cui i mezzi di comuni-
cazione di massa influenzano le conoscenze dei fruitori delle 
notizie; e le conseguenze che tutto ciò ha sul comportamento 
delle persone.  

La prima teoria è quella di Walter Lippmann sulla “funzio-
ne della stampa nella costruzione del significato”; la seconda è 
la “teoria della coltivazione (cultivation theory)” messa a punto 
da George Gerbner; la terza teoria è quella della “funzione di 
agenda-setting della stampa”, sviluppata da Donald L. Shaw e 
Maxwell McCombs per comprendere come il pubblico assegni 
un certo ordine di importanza ai temi politici di cui si occupano 
le notizie; la quarta teoria è quella della “funzione dei media 
nella formazione del linguaggio”, formulata inizialmente da 
Melvin DeFleur e Timothy Plax. 



COMUNICAZIONE, MASS MEDIA E WEB 
 

 

7

Stampa e significato. Walter Lippman, giornalista (cit. in 
De Fleur-Ball Rockach, 1995, p.278) ha dimostrato, negli anni 
venti del Novecento, come le caratteristiche del mondo reale 
abbiano spesso uno scarso rapporto con le opinioni che le per-
sone hanno di quello stesso mondo; e come le interpretazioni 
date dalla stampa agli eventi possano radicalmente alterare l’in-
terpretazione della realtà delle persone e i loro conseguenti mo-
delli di azione. Lippman (cit. in De Fleur-Ball Rockach, 1995, 
pp.279) ha concluso che le persone agiscono non sulla base di 
ciò che ha realmente avuto luogo o che è effettivamente accadu-
to, ma sulla base di quella che pensano sia la situazione reale 
secondo le descrizioni fornite loro dalla stampa, cioè significati 
e interpretazioni che spesso corrispondono soltanto in parte a 
quanto è successo. 

Queste descrizioni possono condurre ad azioni inappropria-
te e a comportamenti che hanno scarsa relazione con la vera na-
tura del mondo esterno. I mezzi di informazione, peraltro, non 
si predispongono deliberatamente a creare illusioni o a inganna-
re qualcuno; al contrario i codici etici del giornalismo insistono 
sull’oggettività, sull’equilibrio, sulla completezza e la fattualità 
dell’informazione. Ma si tratta di obiettivi irraggiungibili, viste 
le condizioni in cui i giornalisti sono costretti a lavorare dalla 
struttura dell’industria editoriale: limitatezza di risorse, processi 
di lavorazione che debbono fare i conti con tempi e spazi ridotti, 
di modo che i resoconti sono inevitabilmente sommari e si con-
centrano solo sui fatti centrali, ignorando gli altri.  

Cultivation theory. Alla fine dei suoi studi sull’impatto del-
la violenza televisiva sulle credenze degli individui, George 
Gerbner (cit. in DeFleur-Ball Rockach, 1995, pp.281-283) è ar-
rivato alla conclusione che i contenuti della televisione “colti-
vano” le credenze delle persone. E ha dimostrato che almeno 
una parte degli individui che guardano spesso la televisione so-
vrastima il livello di violenza del proprio quartiere e teme in 
modo esagerato di esserne colpita direttamente. “Nonostante le 
controversie che ha generato, e indipendentemente dal fatto che 
sia o non sia una reinvenzione, con nuove etichette, di una ruota 
teorica più che assodata, la teoria della coltivazione rappresenta 
una soluzione promettente per affrontare l’antica questione di 
come acquisiamo le nostre conoscenze e di come esse guidano il 
nostro comportamento”. (DeFleur-Ball Rockach, 1995, p.283).  

Agenda setting. Al termine di una ricerca, condotta alla fine 
degli anni sessanta, sull’informazione prodotta nel corso della 



CAPITOLO I 8 

campagna presidenziale americana del 1968 e sulla percezione 
dell’importanza dei vari temi da parte degli individui, Maxwell 
E. McCombs e Donald L. Shaw (cit. in DeFleur-Ball Rockach, 
1995, pp.284-285) arrivarono ad una conclusione: c’era una for-
te corrispondenza tra la quantità di attenzione data dalla stampa 
ad un particolare tema e il livello di importanza assegnato a 
quel tema dagli individui esposti ai media. “Ciò non significava 
che la stampa riuscisse a spingere il pubblico ad adottare un 
particolare punto di vista, ma che riusciva a far sì che le persone 
considerassero alcuni temi come più importanti di altri” (De-
Fleur-Ball Rockach, 1995, p.284).  

Dopo un’altra indagine condotta nel 1972, in occasione del-
le presidenziali americane, McCombs e Shaw confermarono la 
loro primitiva ipotesi: le agende dei media (ovvero i livelli di 
attenzione attribuiti ai temi) erano strettamente collegate alle 
gerarchie di importanza assegnate dai loro pubblici. L’agenda 
della stampa diventava l’agenda del pubblico. L’agenda dei me-
dia influisce quindi nel determinare l’agenda del pubblico. Go-
vernare la prima vuol dire orientare le seconda, per cui il pub-
blico si interesserà molto a certi temi e meno ad altri. Livolsi 
(2001, p. 316) osserva però che il “il modo in cui i media se-
guono le notizie è importante anche sotto un’altra angolatura. 
Giorno dopo giorno, i media, insistendo su un certo argomento, 
costruiscono una storia in cui la trama si evolve a seconda degli 
avvenimenti. È come se la trama si andasse sviluppando, via vi-
a, con l’arrivo di nuovi personaggi, altri fattori o circostanze”. 

Media e linguaggio. I media hanno effetti importanti anche 
sul nostro linguaggio e sui significati che usiamo. Essi esercita-
no queste influenze in modi diversi: presentano nuove parole 
con significati collegati; ampliano i significati dei termini già 
esistenti; sostituiscono con nuovi significati altri più vecchi; so-
prattutto consolidano le convenzioni in vigore per i significati 
delle parole della nostra lingua (DeFleur-Ball Rockach, 1995, 
p.288). La storia dell’uso della lingua italiana, in un Paese come 
l’Italia, caratterizzato fino agli anni cinquanta del Novecento 
dalla predominanza dei dialetti, è una dimostrazione viva di 
questa teoria (Corte, 2002, p.54). Possiamo anzi dire con Livol-
si (2001, p.339) che “le concrete declinazioni che il linguaggio 
di un certo medium assume in un determinato periodo tende-
ranno a trasferirsi profondamente all’interno delle categorie in-
terpretative degli individui”.  



COMUNICAZIONE, MASS MEDIA E WEB 
 

 

9

L’influenza dei media sul comportamento. “Il contributo 
delle comunicazioni di massa al nostro sistema di significati 
condivisi è tanto complesso quanto profondo. In questo senso, 
le funzioni che i media svolgono nella trasformazione del com-
portamento del pubblico sono a lungo termine, sottili e cumula-
tive (...). L’agire individuale è determinato dai significati attri-
buiti al mondo fisico e sociale”. (DeFleur-Ball Rockach, 1995, 
p.289).  

Come afferma Grossi (1995, pp. 44-45), le funzioni di me-
diazione e di rappresentazione svolte dai mezzi di comunicazio-
ne assumono un rilievo decisivo quando quei mezzi devono da-
re conto di aspetti o di fette di realtà nuove e poco conosciute, 
di problemi (e soggetti sociali) che sono portatori di una qual-
che “diversità”, di una più o meno marcata “differenza”. In quel 
contesto, ascoltatori, spettatori, lettori dipendono maggiormente 
dalle informazioni che ricevono dai media. Il ruolo di stampa, 
siti web e radio-Tv diventa più delicato e più strategico. Questo 
costituisce il paradigma della dipendenza cognitiva: il potere 
cognitivo e simbolico dei media tende a crescere quando si e-
sercita in riferimento a quelle realtà di cui i lettori-ascoltatori 
non hanno esperienza diretta. 

Le ipotesi della dipendenza dal sistema dei media, dell’espo-
sizione selettiva a determinati contenuti e dei suoi effetti sulle 
opinioni, i sentimenti e il comportamento degli individui sono 
state comprovate dai risultati della ricerca sul campo (DeFleur, 
Ball-Rokeach, 1995, p.336 e segg.). Così come il fatto che le 
comunicazioni di massa hanno qualche volta effetti potenti e 
diretti e altre volte piuttosto deboli e indiretti.  

I mezzi di informazione svolgono tre funzioni fondamentali, 
nel rappresentare la realtà sociale veicolata attraverso radio, Tv, 
giornali (Grossi, 1995, p.43) e media digitali. La prima funzione 
è quella di rendere visibili gli eventi, i soggetti, i problemi so-
ciali e quindi di attirare l’attenzione pubblica su di essi; la se-
conda, più complessa, è quella di fornire un’immagine, una 
rappresentazione cognitiva della realtà attraverso la copertura 
giornalistica; la terza, ancora più rilevante, è quella di costruire 
per i lettori/ascoltatori un profilo simbolico di questi elementi, 
un contesto interpretativo dotato di senso, razionale ed emotivo 
al tempo stesso, in cui eventi, fatti-notizia e rappresentazioni 
vengono ad assumere una dimensione non solo denotativa (il 
semplice “riferire”) ma anche e soprattutto connotativa (con 
implicazioni emotive, affettive e di senso).  



CAPITOLO I 10 

I media assumono così ogni giorno un ruolo culturale deci-
sivo per la collettività e i suoi processi sociali. È un ruolo arti-
colato in tre funzioni distinte ma complementari: la dimensione 
referenziale (catturare l’attenzione, denotare, informare); quella 
cognitiva (costruire, promuovere, favorire una rappresentazione 
della realtà sociale e pubblica) e quella simbolica (fornire un 
modello interpretativo ed espressivo alla rappresentazione dei 
fatti-notizia).  

L’influenza fra i media. I mezzi di comunicazione di mas-
sa non hanno solo un’influenza sul pubblico dei lettori e degli 
ascoltatori; essi si influenzano a vicenda e influenzano per primi 
gli operatori dell’informazione, siano essi giornalisti, fotografi, 
cineoperatori o webmaster. La nascita e diffusione dei social 
network (da Facebook a Youtube) e dei social media (come i 
blog) ha poi amplificato la rete delle influenze fra i media. A 
questa rete contribuisce anche la realtà del “giornalismo dal 
basso” (il citizen journalism, espresso in Italia ad esempio dal 
sito web YouReporter e da siti web affini), che amplia il numero 
delle fonti e contribuisce al rimbalzo continuo delle notizie sui 
vari media. Agenzie di stampa, giornali, radio, Tv, siti Web, 
blog autorevoli svolgono una funzione di “agenda setting” nei 
confronti dei giornalisti, influenzandone peraltro anche il lin-
guaggio e le chiavi interpretative delle notizie.  

 
 

3. Vecchi e nuovi media: il giornalismo e la sfida comunica-
tiva del mondo digitale – di Irene Pasquetto 

 
I mezzi di comunicazione sono in costante trasformazione 

e, di conseguenza, stiamo assistendo ad una frenetica riorganiz-
zazione anche delle realtà sociali ad essi collegate (i gruppi di 
opinione, parte del sistema educativo, le attività commerciali 
legate alla pubblicazione di contenuti testuali o multimediali…), 
nonché a un ripensamento di concetti che fino a ieri ci sembra-
vano definitivi, quali democrazia, copyright e privacy, per citar-
ne alcuni. Eric Smith, direttore esecutivo di Google, affermò 
durante una conferenza tenutasi al Massachussetts Institute of 
Technology di Boston nel 2011, che “con il termine technology 
non ci si riferisce più alla creazione di hardware o a software. 
Oggi, con technology intendiamo l’utilizzo dell’enorme quanti-
tà di dati che abbiamo a disposizione per rendere il mondo un 
posto migliore”.  



COMUNICAZIONE, MASS MEDIA E WEB 
 

 

11

Anche parte del pensiero accademico moderno concorda 
nell’affermare che siano più le forme in cui si realizza la comu-
nicazione a plasmare le forme dell’organizzazione sociale che 
non il contrario, il tutto con le dovute conseguenze. Tra i pensa-
tori contemporanei che meglio hanno sposato tale approccio 
nell’argomentare le potenzialità dei nuovi media vi è Clay Shirky, 
docente di comunicazione alla New York University, scrittore ed 
economista statunitense, il quale ha teorizzato l’esistenza di un 
“surplus cognitivo” digitale. Nel suo testo Cognitive surplus, 
Shirky sostiene che grazie alla Rete e sulla Rete stessa si stiano 
accumulando sempre più idee e dati provenienti da tutto il mon-
do, i quali, se utilizzati dalle persone giuste e nel modo corretto, 
potrebbero portare ad un miglioramento generale nell’or-
ganizzazione della società umana.  

Non v’è dubbio che assieme a quello del commercio al det-
taglio, uno dei settori che più è stato rivoluzionato dall’arrivo di 
Internet sia quello della produzione professionale di informa-
zioni, il giornalismo. Il modo di fare informazione sta cambian-
do, anzi è già cambiato. Gli esempi abbondano. Robert Darnton 
affermò nel saggio Giornalismo: tutte le notizie che ci stanno le 
stampiamo (1990), mentre raccontava del periodo che ha tra-
scorso come giornalista praticante al New York Times durante gli 
anni ottanta, che “i giornalisti hanno scarsi contatti con il pub-
blico e da esso non ricevono quasi nessun feedback”. Oggi, al 
contrario, non vi è giornalista online o blogger che non sostenga 
che il suo stile sia influenzato dal riscontro con gli utenti-lettori, 
soprattutto dai commenti agli articoli lasciati sui siti delle testa-
te e nei canali sociali.  

Se la prospettiva che i giornali cartacei andranno via via 
scomparendo non scandalizza (quasi) più nessuno, è forse giun-
to il momento di iniziare a riflettere sulla possibilità di una 
scomparsa ben più radicale: quella del giornale come prodotto 
di consumo a sé stante. C. W. Anderson, Emily Bell e Clay 
Shirky hanno delineato nel saggio Post-Industrial Journalism – 
Adapting To The Present, divenuto ormai lettura obbligata per 
chiunque si occupi di giornalismo digitale, quello che è lo sce-
nario del giornalismo contemporaneo, spingendo in particolare 
sulle strategie che questo dovrebbe mettere in atto per sopravvi-
vere, soprattutto economicamente, alla rivoluzione digitale.  

La ricetta magica del “giornalismo sostenibile”, secondo gli 
autori, starebbe sì nell’adattarsi al presente digitale, ma mante-
nendo allo stesso tempo alti gli standard di professionalità. Per 



CAPITOLO I 12 

distinguersi all’interno dell’information overload il giornalismo 
deve corrispondere ad una “performance professionale”, dove il 
giornalista, ha spiegato Vincenzo Marino in occasione del Fe-
stival internazionale del giornalismo di Perugia (anno 2013), 
“(…) dovrà sempre più imparare a farsi da interprete di scenari, 
fungere da filtro fra informazioni verificate, segnalazioni e 
news-stream derivanti dai social media, e fondare il proprio la-
voro su autorevolezza personale, efficienza e persino carisma 
per stagliarsi, fra gli altri, come attore sempre più credibile 
nell’intero ecosistema informativo”.  

Un giornalismo moderno, quindi, che però si distingue dal-
le altre realtà che si occupano d’informazione oggi (blog, azien-
de private, aggregatori etc. etc.) in quanto pubblica fatti verifi-
cati; ed è circondato da un’aurea di credibilità. Su tali buoni 
propositi si fondano le strategie editoriali dei siti di news di 
New York Times, Guardian, Financial Times e The Economy, 
per citarne alcuni. Volgendo invece lo sguardo verso la situa-
zione italiana, come si stanno comportando le testate giornali-
stiche storiche nelle rispettive versioni digitali? La tendenza non 
sembra la stessa di quella anglo-sassone. Gli esempi di pratiche 
al limite del professionale abbondano, tra le più celebri trovia-
mo la cosiddetta “colonna destra” di Repubblica.it (nell’edi-
zione del 2014, anno in cui scriviamo). Si tratta della sezione “Il 
Notiziometro” di Repubblica.it, posizionata per l’appunto sulla 
destra in homepage nella quale ogni giorno vengono proposte ai 
lettori notizie veniali spesso condite con riferimenti a contenuti 
a sfondo sessuale. Come direbbero i marketers, si tratta di 
“news ad alta condivisibilità”.  

Alessandro Gazoia, studioso a metà tra il mondo di Sophia 
e quello dell’informatica, un vero “letterato digitale”, definisce 
ironicamente, nel suo ebook Il Web e l’arte della manutenzione 
della notizia, simili pratiche giornalistiche come la “sindrome 
del boxino morboso”. L’espressione deriva da un articolo del 
MailOnline nel quale sono narrate nei minimi particolari le va-
canze post-Europei del calciatore Mario Balotelli riportando 
perfino la lingerie indossata dalla star calcistica (con tanto di 
foto). Sicuramente anche all’estero sono maestri nell’arte della 
costruzione della notiziola facile. C’è però una differenza fon-
damentale tra i giornalisti web italiani e i colleghi stranieri: e-
sattamente come storicamente è sempre stato per la carta stam-
pata, sulla stampa straniera (digitale e cartacea) è conservata 



COMUNICAZIONE, MASS MEDIA E WEB 
 

 

13

una distinzione tra stampa d’élite e popolare, fatto che invece 
non è mai esistito in Italia.  

Con l’arrivo del digitale, nelle redazioni delle testate stori-
che italiane, si devono essere sentiti liberi di gonfiare a dismisu-
ra le sezioni dedicate ai contenuti più frivoli, più di quanto non 
avrebbero mai fatto per le versioni stampate, e la situazione è 
diventata quasi imbarazzante. Stare ai passi con i tempi non è 
un gioco da ragazzi. Si prenda l’ultima innovazione introdotta 
dal quotidiano il Corriere della Sera nella homepage su 
www.corrieredellasera.it. il sito dà la possibilità ai lettori di e-
sprimere il loro giudizio sulla notizia appena letta. Per la preci-
sione, è chiesto all’utente di esprimere il suo stato d’animo nel 
leggere l’articolo a lui sottoposto. Ne escono così delle belle, ad 
esempio il 69% dei lettori del Corrieredellasera.it si dichiarò en-
tusiasticamente “soddisfatto”, con tanto di smile, nel leggere del 
malore avuto in carcere dal leader dei Fratelli Musulmani (Egit-
to) il 31 agosto 2014. Invece che come opportunità di crescita, 
non solo economica ma anche professionale, il giornalismo ita-
liano della tradizione pare aver preso solo il peggio della chance 
che il mondo digitale gli sta prospettando. Discorso opposto va-
le invece per alcune testate native digitali, tra le quali non man-
cano casi d’eccellenza, come Il Post di Luca Sofri.  

 Così come viene descritta dagli studiosi americani, l’idea 
di perseguire un giornalismo professionale digitale che si di-
stingua da quello fatto in casa, mediocre o strillato dei blogger 
improvvisati dell’ultima ora, può a tutti gli effetti rappresentare 
un valido piano di resistenza alla crisi dell’industria editoriale 
degli anni dieci del XXI secolo. Un piano di resistenza, appun-
to, ma non di vittoria. Volendo affrontare la questione da un 
punto di vista prettamente commerciale e abbandonando logi-
che a breve-medio termine per spostarci su una previsione futu-
ra, è plausibile che il business delle news, da solo, non soprav-
vivrà alla rivoluzione digitale.  

Non che le news non verranno più prodotte, al contrario 
verranno prodotte in numero sempre maggiore, ma ne potrebbe 
cambiare l’identità come oggetto di consumo. In quest’ottica, 
andrebbero a scomparire i siti di news e la fruizione di notizie 
verrebbe inserita all’interno di una proposta commerciale più 
ampia. Un gigante come Google, oggi già mezzo di trasmissio-
ne delle notizie grazie ai servizi di Google News e Google Tv, è 
probabile che prima o poi auspichi a diventarne produttore. Sta-
remo a vedere come, se assumendo squadre di giornalisti, o ac-



CAPITOLO I 14 

quistando direttamente il New York Times a tempo opportuno. 
Come dice Paolo Costa, siamo in realtà già passati dall’affer-
mare “L’ho letto sul giornale” o “L’ho sentito in tv” a “L’ha det-
to Google”.  

Come Jeff Bezof di Amazon, c’è chi millantava nel Web la 
fine dei padroni delle notizie, i gatekeeper e il conseguente ini-
zio di un’era dove l’informazione sarebbe stata liberata dall’in-
fluenza dei editori e degli inserzionisti. In realtà, stiamo assi-
stendo ad un passaggio di mano del business delle news da vec-
chi a nuovi distributori, e le notizie saranno come sempre nelle 
mani di chi ha i mezzi finanziari per produrle. Tra i vecchi gate-
keeper, chi per primo scenderà in trattativa con le tech compa-
nies per primo si accaparrerà le condizioni migliori. Quanto, 
tutto questo, avrà influenza sulla società multiculturale e sulla 
comunicazione interculturale? È un interrogativo che uno stu-
dioso o un professionista dei media – sia esso giornalista, co-
municatore, blogger o webmarketer – non può non porsi. 

 
 

4. La comunicazione digitale in una società pluralistica 
 

I limiti che i mass media hanno mostrato (Corte, 2002 e 
2006, Binotto-Martino, 2004) nel rappresentare l’immigrazione 
e la diversità culturale rischiano di ripresentarsi nei nuovi me-
dia. Il digitale, com’è noto, ha consentito la convergenza dei 
media e la velocizzazione della comunicazione. I giornalisti e i 
blogger si trovano, come abbiamo visto nel paragrafo preceden-
te, di fronte al rischio di un sovraccarico informativo: le centi-
naia di email che ogni giorno arrivano al programma di posta 
elettronica delle redazioni si sommano alle telefonate, ai tweet, 
ai post su Facebook, alla moltiplicazione delle notizie di agen-
zia. Va ricordato infatti che “Internet e con esso le tecnologie 
più avanzate non finiscono con l’annullare quindi i media tradi-
zionali, ma al contrario si incontrano e ‘scontrano’ in un proces-
so di convergenza sempre più preciso. Internet ingloba dentro di 
sé stampa, radio, televisione e cinema, offrendo un insieme di 
servizi che fino al suo avvento erano impensabili” (Centorrino-
Romeo, 2012, p.45). 

Abbiamo, da un lato, la messa a disposizione di giornalisti 
e comunicatori di una serie di strumenti e mezzi di informazio-
ne e di comunicazione che consentono di meglio operare: ac-
cessi rapidi ad archivi e risorse zuppi di conoscenza; strumenti e 



COMUNICAZIONE, MASS MEDIA E WEB 
 

 

15

linguaggi multimediali; tools per meglio organizzare il lavoro e 
il patrimonio di saperi; canali di rapido accesso alle fonti. 
Dall’altro lato, la velocità dei processi comunicativi e delle te-
state giornalistiche (si pensi ai siti web aggiornati in tempo rea-
le, spesso battendo in un istante le agenzie di stampa) mette i 
giornalisti in una condizione difficile: il tradizionale newsmaking 
unito alla produzione di news a getto continuo, sommato poi al-
la scarnificazione del messaggio (tweet, titoli scorrevoli sui ca-
nali all news, flash sui monitor nei luoghi pubblici) porta a li-
velli pericolosi il rischio di distorsione involontaria del messag-
gio. 

Se a questo uniamo la società pluralistica e complessa in 
cui viviamo – caratterizzata dalla presenza di persone di diversa 
cultura e appartenenza religiosa – vi è davvero la possibilità che 
la narrazione giornalistica e la comunicazione siano ostaggio di 
pregiudizi, di stereotipi, di visioni mediali preconfezionate. Ri-
schiamo di vivere, quindi, nel migliore dei mondi possibili a li-
vello di comunicazione (grazie ai mezzi a disposizione), a cui 
corrisponde però la peggiore delle informazioni possibili sul pi-
ano della credibilità, dell’aderenza ai fatti, del rispetto delle per-
sone coinvolte negli eventi. 

Osserva Mark Poster (1999, citato in Centorrino-Romeo, 
2012): “Internet supera i limiti dei modelli della stampa e del 
sistema radiotelevisivo in quanto permette le conversazioni da 
molti a molti; rende simultaneamente possibile la ricezione, 
l’elaborazione e la redistribuzione di oggetti culturali; comporta 
la dislocazione comunicativa rispetto ai confini nazionali e alle 
relazioni spaziali territorializzate tipiche della modernità; forni-
sce un contatto globale istantaneo e, infine, immette il soggetto 
moderno/tardo moderno in una rete interconnessa”. Si tratta cer-
to di opportunità che, dall’altro verso, complicano la professio-
ne giornalistica e comunicativa; di opportunità che richiedono 
maggior competenza, maggiore profondità culturale e una con-
sapevolezza chiara dei rischi insiti nella velocizzazione del co-
municare. Senza contare che alla convergenza e alla ibridazione 
dei mezzi di comunicazione, attuate grazie ai media digitali, si 
uniscono la multimedialità, l’ipertestualità, l’interattività, l’ac-
cesso illimitato, la frammentazione dei pubblici (Centorrino-
Romeo 2012): una serie di affascinanti opportunità di espres-
sione e conversazione, che hanno come necessario attributo il 
richiamo a un impegno professionale di maggior spessore. 



CAPITOLO I 16 

Va sottolineato che la flessibilità propria della società liqui-
da (Bauman, 2006) nell’era digitale si accompagna alla cono-
scenza, sentita come indispensabile in una società complessa 
che punta tutto sull’innovazione; e si accompagna alla parteci-
pazione, che trova espressione nei nuovi media e nei social 
network. Conoscenza e partecipazione richiedono professionisti 
della comunicazione che sappiano gestire i flussi comunicativi, 
interpretando da un lato i bisogni delle persone; e che sappiano 
dall’altro lato declinare le opportunità offerte dai moderni me-
dia. L’innovazione come cifra distintiva dell’età digitale si fa 
motore di cambiamento e richiesta di aggiornamento e di spes-
sore professionale. 

È tutto il sistema mediatico che è cambiato, con riflessi e-
conomici, politici, professionali sugli attori e sui protagonisti: 
editori, direttori di testata, giornalisti, comunicatori, web marke-
ter. Se guardiamo al caso specifico del giornalismo, possiamo 
osservare “un nuovo ecosistema comunicativo e mediale, in cui 
l’interazione fra fonte, giornalismo e pubblico non è sequenzia-
le, ma circolare” (Sorrentino-Bianda, 2008). Vi è stata una fles-
sibilizzazione della professione giornalistica che si è sommata a 
un irrigidimento delle redazioni: il solco fra giornalisti “sul 
campo” (i pochi cronisti che vanno per strada, i molti freelance 
pagati poco, i collaboratori a tempo) e i giornalisti “agli arresti 
redazionali” (Giorgino, 2004) si è allargato. I giornalisti sul 
campo hanno visto accrescere la precarietà della professione; 
hanno assistito all’impoverimento d’immagine ed economico 
dell’essere cronisti; si debbono confrontare con l’incertezza che 
caratterizza il tessuto sociale (paure, tensioni, indefinitezza del-
le situazioni) e con la rigidità di chi, garantito, lavora al desk. I 
giornalisti in redazione hanno visto legare le possibilità di cre-
scita professionale al dover stare in ufficio, al non potersi me-
scolare alla gente, al dover dipendere ancor più dai vecchi e 
nuovi media (il tradizionale telefono, il cellulare, il computer, 
internet, i canali satellitari): la loro visione del mondo, il loro 
racconto della città, la loro relazione con la comunità sono ine-
vitabilmente mediate, con un processo di allontanamento dal 
reale. Inoltre, nel momento in cui la vita reale si è virtualizzata 
(sui concetti di reale e virtuale si veda Lévy, 1997) anche il loro 
lavoro giornalistico e comunicativo si è spostato sui canali vir-
tuali. 

Che giornalismo è quello che si chiude nelle redazioni? 
Che giornalismo è quello che si spende sulla strada, di fretta e 



COMUNICAZIONE, MASS MEDIA E WEB 
 

 

17

con fatica e scarsa gratificazione? Che giornalismo è quello che 
si misura con editori ancora “analogici”, sovente incapaci di ca-
pire il digitale e di investirvi? Che giornalismo è quello che si 
misura con direttori di testate i quali sovente non capiscono la 
rivoluzione digitale e i social network, e che temono (proprio 
per la loro insufficienza culturale) di perdere il controllo e il po-
tere sulle informazioni e su come esse sono trattate e trasmesse? 
È un giornalismo – anzi, sono “più giornalismi” (Agostini, 
2004) – che faticano a confrontarsi con l’Alterità, con la diver-
sità. La tentazione di abbandonare la mediazione (il “microfono 
aperto” di certi collegamenti televisivi o di certi servizi giorna-
listici sono lì a dimostrarlo) è forte; così come la tentazione di 
irrigidire le posizioni e di presentare fatti, opinioni, eventi con 
un colore solo. Proprio oggi, che ci troviamo in una società la 
quale richiede uno spettro molto ampio di colori per essere rap-
presentata; e in cui “l’interazione tra i produttori di notizie e i 
social network porta come logica conseguenza alla socializza-
zione delle notizie stesse, un settore in cui Facebook sta già gio-
cando un ruolo di primo piano” (Maistrello, 2010, p.138). 

 Il giornalismo dei nostri giorni necessita di diverso ap-
proccio, anche perché si è fatta più complessa e articolata la tra-
dizionale triangolazione fra fonti, giornalisti e pubblico. Come 
osserva Costa (2010, p.205), “l’ecosistema della notizia si è af-
follato di attori, in un contesto di influenzamento reciproco, so-
vrapposizione di ruoli, fenomeni di disintermediazione e inter-
mediazione di ritorno”. Al modello tradizionale di gatekeeping 
(la selezione delle notizie) si è sostituito un network gatekee-
ping con tre importanti cambiamenti, fa notare Costa: la presen-
za di nuovi gatekeeper (nuovi selezionatori delle notizie); l’in-
tervento del pubblico con modalità incisive, che porta a nuove 
relazioni fra pubblico e giornalisti; una visione di tipo “negozia-
le” dell’attività giornalistica di scelta delle notizie per il pubbli-
co, rispetto alla visione “selettiva”. 

 “La cifra distintiva del digitale e di Internet sul giornali-
smo non è la supposta, mai realmente pratica, interattività. Non 
è neppure (per quanto l’aspetto sia tutt’altro che irrilevante) 
l’abbattimento dei costi di produzione, diffusione e accesso 
all’informazione. È semmai in primo luogo la combinazione di 
tre elementi: velocità, comunità e memoria”, con un più stretto 
rapporto fra produttori e fruitori delle notizie” (Agostini 2010). 
Al concetto di comunità si allinea l’idea di un giornalismo che 
da attività cattedratica, propria del giornalismo “lezione”, si fa 



CAPITOLO I 18 

relazione con il pubblico, propria del giornalismo “conversazio-
ne” (Galli, 2005). 

Nell’ultima parte di questo libro avanziamo alcune propo-
ste per un Giornalismo che sia interculturale: un giornalismo del-
la relazione, un giornalismo dell’ascolto, un giornalismo dell’at-
tenzione, un buon giornalismo che eviti inutili “buonismi”. La 
sfida è infatti sulla capacità dei media, vecchi e nuovi, di rac-
contare una società che si è fatta più complicata; che richiede 
operatori dell’informazione e della comunicazione preparati e in 
grado di rappresentarla. 

Non a caso, come osserva Morcellini (2011), la crisi dell’in-
formazione in Italia passa anche dalla “rivoluzione degli stili nar-
rativi”, che ha condotto i giornalisti ad appiattirsi sui codici del-
la cronaca, allontanandosi dalla narrazione del cambiamento. 
Quale maggior cambiamento, se non quello di una società che si 
è fatta multiculturale? 

Occorre quindi un giornalismo competente, perché i gior-
nali non portano con sé solo “informazioni”, ma anche e soprat-
tutto “conoscenze sulle cose del mondo relativamente attendibi-
li, fondate e credibili” (Bechelloni, 2010, p.70). I giornali sono 
insomma una “cartografia” dell’esistente, una mappa con cui 
orientarsi (Kovach-Rosenstiel, 2007); e i giornalisti sono gli oc-
chi e gli orecchi del pubblico in una certa comunità (Hansen-
Machin, 2013). 
 



 

 
 
 
 
 

CAPITOLO II 
 

LA COMUNICAZIONE INTERCULTURALE: 
FONDAMENTI, OPPORTUNITÀ E OSTACOLI 

 
 

SOMMARIO: 1. Globalizzazione, società pluralistica, Educazione e Pe-
dagogia interculturale – 2. La comunicazione interculturale – 3. 
Ostacoli e opportunità della comunicazione in una società plurali-
stica: stereotipo, pregiudizio, razza e razzismo, etnia, identità, cul-
tura 

 
 

Perché Rossana è bella, siamo così diversi, 
a parlarle non riesco: le parlerò coi versi. 

F. Guccini, Cirano,1996 
 

1. Globalizzazione, società pluralistica, educazione e Peda-
gogia interculturale 

 
Il termine “globalizzazione” nasce in ambito economico 

(Levitt, 1983) e quindi risente dell’interpretazione data da quel 
campo di studi e di ricerche: mercati connessi in un unico mec-
canismo, con regole globali e un sistema di produzione e di 
commercializzazione pensato su scala mondiale. La globalizza-
zione dei mercati ha portato a una rete di relazioni che ha avuto 
riflessi fondamentali anche in ambito locale, accompagnandosi 
alla velocizzazione della comunicazione, alla diffusione di In-
ternet e delle tv satellitari, alla migrazione di persone. Tutti fe-
nomeni che fanno parte del nostro vivere quotidiano e con cui ci 
confrontiamo nel lavoro e nelle relazioni personali, in azienda 
(si veda Guidetti, 2009) come nell’associazionismo. 

La globalizzazione ha portato con sé anche l’incertezza, il 
venir meno di punti di riferimento consolidati e sicuri. Il cam-
biamento sociale ed economico, sommandosi a tecnologie della 
comunicazione sempre più sofisticate ed efficienti, ha determi-
nato un senso di smarrimento, da cui sono nate paure e insicu-
rezze proprie di una “società liquida” (Bauman, 2006, Appadu-



CAPITOLO II 20 

rai, 2005). Queste paure e insicurezze hanno avuto nei media, 
vecchi e nuovi, un’amplificazione e una tematizzazione cre-
scenti. 

Nel volgere di pochi decenni abbiamo visto la nostra socie-
tà cambiare e farsi multiculturale – in virtù dei processi di glo-
balizzazione – tanto che in Italia oggi circa l’8% della popola-
zione residente è di origine straniera. Viviamo in una società 
pluralistica, caratterizzata quindi da una pluralità di appartenen-
ze culturali e religiose, con cui sia i media che il sistema 
dell’educazione e della formazione hanno dovuto fare i conti. 
Come sottolinea Granata (2012), la “pluralità” è oggi la norma 
entro la nostra società: l’approccio interculturale, nel momento 
in cui promuove l’incontro tra persone di culture diverse valo-
rizzando somiglianze e differenze, può costituire una risorsa in 
campo educativo per la crescita e lo sviluppo della persona. 

All’incertezza e all’insicurezza i media hanno sovente ri-
sposto con toni emotivi, divenendo strumenti degli “imprendito-
ri della paura”, di coloro – forze economiche e politiche – che 
hanno tentato di trarre giovamento dai timori della gente e dallo 
smarrimento sociale. Abbiamo così toccato con mano come la 
globalizzazione e la società pluralistica siano diventate delle 
“sfide” per tutti noi: una sfida nel vivere sociale, una sfida 
nell’agire economico, una sfida nel comunicare, una sfida nella 
formazione e nell’educazione. Formazione ed educazione a cui 
contribuiscono anche i media, seppur in modo informale e senza 
“progetti didattici”, nell’ambito di quella che viene definita la 
società educante. 

Alle sfide educative della globalizzazione e della società 
pluralistica la Pedagogia ha risposto declinando in maniera in-
terculturale la propria ricerca e il proprio impegno speculativo. 
Di qui la nascita della Pedagogia interculturale, che costituisce 
l’orizzonte teoretico entro il quale si colloca la riflessione sui 
mass media condotta in questo nostro testo. La Pedagogia inter-
culturale affronta in maniera scientifica l’analisi e lo studio 
dell’educazione in una società multiculturale, mentre in Italia 
resta ancora molto da approfondire sul ruolo della comunica-
zione in una prospettiva interculturale legata ai mezzi di comu-
nicazione di massa. Quella pedagogica è una risposta di siste-
ma, che agisce sul fronte educativo declinato nei vari ambiti, 
come sottolinea, con rigore teoretico e con l’apporto di esempi 
concreti, Portera (2013). 



LA COMUNICAZIONE INTERCULTURALE 

 

21

In questo nostro percorso verso il Giornalismo intercultura-
le, chiariremo i concetti legati all’Educazione interculturale, alla 
Pedagogia e alla Comunicazione interculturale; e rifletteremo 
sugli ostacoli cognitivi e i fraintendimenti semantici che rallen-
tano o impediscono la comprensione e il dialogo fra persone di 
culture diverse. Pregiudizi, stereotipi, ambiguità ed errori con-
cettuali sono spesso riproposti dai mezzi di comunicazioni di 
massa; sono trasferiti ai lettori, veicolati nel passaparola e quin-
di introdotti nel bagaglio simbolico di milioni di persone.  

L’Educazione interculturale. Propria dell’educazione e 
della comunicazione è la dimensione dialogica, dell’incontro e 
della “messa in comune” di significati. Lo scambio di risorse 
simboliche che gli attori sociali utilizzano – in via diretta o in 
via mediata – porta alla costruzione di immagini del reale, per 
interagire con gli altri e per la definizione di sé (Giaccardi, 
2005, p.132). L’educazione e la comunicazione le ritroviamo in 
tutte le civiltà, pur con modi e organizzazioni differenti. Esse 
permettono la socializzazione all’interno della comunità, non-
ché la trasmissione dell’eredità culturale accumulata nel tempo 
dall’uomo. L’azione educativa ha, in via specifica, la funzione 
di sostenere lo sviluppo degli esseri umani verso una desidera-
bile condizione di vita adulta, personale e sociale, che sia auto-
noma e competente. 

L’educazione porta anche con sé la caratteristica di quel-
l’azione pratica, ovunque presente e verificatasi in tutti i tempi, 
per cui la generazione più adulta si piega verso la più giovane 
per aiutarla a sviluppare la capacità di cui ciascun uomo ha ne-
cessità per inserirsi utilmente nel contesto sociale del tempo 
(Secco, 1990, p.15). Si educa quando ci si occupa dei propri fi-
gli o dei propri allievi per portarli all’autonomia, che è il fine 
specifico dell’educazione: per portare il giovane alla capacità di 
fare da sé, di provvedere alle proprie necessità e all’inserimento 
nella società da protagonista e non da succubo.  

Va osservato che l’educazione deve fare i conti con i limiti 
della educabilità: fra gli uomini non esiste un’uguale distribu-
zione di doti, ossia di possibilità. La loro gamma è quanto mai 
varia e si estende dal superdotato, al normodotato fino alle varie 
forme di handicap (Secco, 1990, p.18). Secondo quanto sottoli-
nea Portera (2004, p.188), “l’educazione si colloca al centro 
dello sviluppo sia della persona, sia della comunità. Il suo com-
pito è di consentire a ciascuno di mettere a frutto pienamente i 
propri talenti e di schiudere le proprie potenzialità creative, te-



CAPITOLO II 22 

nendo anche conto dell’ambiente fisico e geografico circostante 
(…). L’educazione, in questo senso, potrebbe essere considerata 
come un viaggio interiore, le cui tappe corrispondono a quelle 
di una continua maturazione della personalità, ad una ricerca 
della forma migliore di vita, non solo propria ma anche per chi 
vive accanto”. 

Scrive Secco (1990, p.34) che “si tratta di educere le poten-
zialità proprie della natura umana e specifiche di ogni sogget-
to”. Educere è un trarre fuori reso possibile dall’intervento che 
incontra la specifica realtà; ecco allora che l’educazione non 
può essere un qualunque intervento e non può avere altro fine 
che l’intento del “doversi realizzare del soggetto con le sue for-
ze e secondo le sue disposizioni”.  

L’educazione si fa educazione interculturale quando è 
chiamata a misurarsi con una realtà caratterizzata dalla presenza 
di differenti culture, di persone provenienti da diverse aree geo-
grafiche, da scambi internazionali, da una de-territorializzazio-
ne, da una globalizzazione delle comunicazioni. L’educazione 
interculturale è un’educazione chiamata a far fronte al plurali-
smo culturale, alla rinascita dei fondamentalismi, dei conflitti 
tra culture, alla sfida dell’immigrazione (Santerini, 2003, p.33).  

Secondo quanto Portera afferma (1997, p.192), l’approccio 
proprio dell’educazione interculturale rifiuta la gerarchizzazio-
ne e va inteso “nel senso di possibilità di dialogo, di confronto 
paritetico senza la costrizione per i soggetti coinvolti di dover 
rinunciare aprioristicamente a parti significative della propria 
identità. Muovendo dal presupposto che non è la cultura che 
forgia la persona, ma sono le persone che fanno la cultura, la 
strategia interculturale interviene là dove effettivamente la mul-
ticultura agisce, rigettando sia le sintesi culturali, sia il puro in-
segnamento di ogni gruppo etnico (sapere enciclopedico), rife-
rendosi ad un paradigma pedagogico che non coinvolge solo i 
contenuti, ma anche i metodi del rapporto educativo”. 

L’educazione interculturale, in pratica, si traduce in una se-
rie di azioni, secondo quanto richiamato da H. Essinger (Secco, 
1999, p.9): educazione all’empatia, nel senso di imparare a ca-
pire gli altri, a immedesimarsi in loro; educazione alla solidarie-
tà, per formare una società più umana; educazione al rispetto 
interculturale, evitando il saccheggio degli uomini e della natu-
ra; educazione alla mondialità lontana dal pensiero nazionalisti-
co, visto che i confini nazionalistici sono superati dalla mobilità 
dei popoli. L’educazione interculturale è educazione all’incon-



LA COMUNICAZIONE INTERCULTURALE 

 

23

tro, al dialogo, all’interazione, al rispetto, all’accoglienza e 
all’apertura all’Altro nella sua diversità.  

Sottolinea Portera (2004, p.179) che l’Educazione intercul-
turale potrà essere intesa come un’educazione dell’essere, nel 
senso che pedagogicamente il soggetto vale più della sua cultu-
ra. Per questo va sempre posto al centro della riflessione peda-
gogica; si serve di essa, ma non può essere asservito. La cultura 
è un’entità dinamica: è l’essere umano a formarla. Così come 
forma la cultura, l’educando può (e deve) avere la possibilità 
anche di modificarla, al fine di renderla adeguata alla realtà 
dell’ambiente esterno. Affinché ciò avvenga, Portera sottolinea 
la necessità di imparare a riconoscere e gestire i conflitti e la 
propria aggressività; e nel contempo evidenzia l’importanza 
dell’educazione alla pace. L’Educazione interculturale, insom-
ma, si configura come educazione ai sentimenti, alla compren-
sione, all’ascolto, al dialogo, al pluralismo, alla legalità, alla pa-
ce, alla gestione del conflitto, all’amore (Portera (1997, p.213). 

La Pedagogia interculturale. La Pedagogia ha come og-
getto la riflessione sull’educazione. Essa si interroga se ciò che 
si è fatto e si fa in nome dell’educazione, sia effettivamente e-
ducazione. “Prima ancora si interroga se sia possibile l’edu-
cazione e a quali condizioni; quali siano i fini dell’educazione, i 
mezzi di cui servirsi e quanto altro si possa chiedere sul piano 
teoretico circa l’educazione. Mentre l’educazione è l’atto prati-
co, la Pedagogia è il discorso teoretico sull’educazione” (Secco, 
1990, pp.15-16). Essa è la disciplina della “cura hominis” (Gra-
nese, 2003, p.455), intesa in senso lato e comprensivo, ed ha 
come fondamentale presupposto quello della riduzione dell’edu-
cazione al concetto generale della cura, intesa ovviamente come 
“cura esperta”. La Pedagogia è quindi una disciplina che, riflet-
tendo sul fatto educativo, è sì teorica ma in funzione pratica e 
da questa sua funzione trae fondamento il suo statuto epistemo-
logico: indagare sul possibile educativo e prospettare soluzioni 
(Secco, 1990, p.27). L’oggetto dell’educazione è sì la formazio-
ne (e la teoria della formazione) dell’uomo e della donna, ma 
nella loro contestualizzazione storica, culturale e sociale (Frab-
boni, 2005, pp.30-31).  

Come definire la Pedagogia interculturale? Portera (1997, 
p.192) rileva che “mentre la multicultura e la pluricultura ri-
chiamano fenomeni di tipo descrittivo, riferendosi alla convi-
venza, più o meno pacifica, gli uni accanto agli altri (tipo ‘con-
dominio’), di persone provenienti da culture diverse, il prefisso 



CAPITOLO II 24 

“inter” presuppone la messa in relazione, l’interazione, lo 
scambio di due o più elementi”. Secco (1992, p.35) fonda la Pe-
dagogia interculturale sull’essere dell’uomo, su quanto emana 
dalla sua natura, per poi modulare il contingente (tra cui i rap-
porti tra culture) sulle funzioni che esso può svolgere a vantag-
gio di una migliore affermazione della propria umanità sia in sé, 
sia in rapporto con gli altri. 

Siamo allora a una Pedagogia rispettosa della diversità, 
che non muta il proprio statuto epistemologico e il proprio o-
rientamento. Si fa “interculturale” nell’affrontare e rileggere i 
problemi educativi del nostro tempo; e tiene conto (Sirna Terra-
nova, 1997, p.36) delle nuove condizioni in cui oggi il processo 
educativo va pensato e realizzato, attenta com’è alle problema-
tiche del nostro tempo: incontro-scontro fra culture, raccordo 
identità-alterità, superamento di pregiudizi e stereotipi, ragioni 
del dialogo. Secco (1992, p.43) ci ricorda che “l’intercultura in 
sé e per sé non esiste; esistono i rapporti tra persone appartenen-
ti a diverse culture: è su questi che occorre focalizzare l’atten-
zione. Mettersi in rapporto paritario significa rinunciare a una 
dominanza e alla concezione universalistica della propria cultu-
ra”. La strategia interculturale interviene nella “situazione mul-
ticulturale”, al livello delle molte relazioni che le persone in 
formazione hanno o stabiliscono con i gruppi sociali che li cir-
condano e li stimolano, riferendosi a sistemi di significato, a 
modelli, a idee, a valori, a prospettive d’azione sovente antago-
nisti (Nanni, 1992, p.224). Queste interrelazioni, con lo svilup-
po del fenomeno immigratorio e con la stabilizzazione di molte 
famiglie straniere con prole, si costruiscono a partire dalla scuo-
la, nella più tenera età. Esse poi proseguono nei contatti che so-
no stabiliti attraverso l’incontro tra persone di differente cultura, 
con la comunicazione estesa a livello globale, con i mass media. 

Siamo in presenza di una sfida importante per il mondo 
della scuola, per quello della comunicazione e dei mass media. 
È importante, anche per i media e nei media, non far sentire i 
cittadini immigrati (piccoli e grandi) troppo diversi dagli altri, 
allargando i solchi della diversità; o farli sentire esattamente 
uguali agli altri, omogeneizzando le differenze, le peculiarità e 
le caratteristiche culturali diverse. Come osserva Butturini 
(1996, p.39) “la passione per la differenza dovrebbe caratteriz-
zare ogni educatore, che dovrebbe divenire sempre più capace 
di riconoscere e rispettare tutte le diversità, di far superare le 
disuguaglianze, che sono manifestamente segno di inferiorità e 



LA COMUNICAZIONE INTERCULTURALE 

 

25

di deprivazione, di valorizzare e promuovere le differenze, spe-
cie quelle che sono distintive e singolari in ogni uomo”. 

Una metodologia dell’ascolto è il vero punto di forza di 
ogni prospettiva interculturalista, anche quella agita attraverso i 
media vecchi e nuovi. Quella metodologia – evidenziano Deme-
trio-Favaro – si articola in ascolto di domande di accoglienza e 
di conferma esistenziale (ciascuno sa di esistere se gli altri si 
accorgono della sua presenza); ascolto di storie di vita (dove 
una storia di vita è anche storia della cultura da cui si viene e 
della quale ancora si condividono valori e mentalità); ascolto di 
se stessi, in quanto educatori che si interrogano a partire da que-
siti che si sviluppano nel corso dell’esperienza, dove questa si 
rende educativa se, quanto ascoltato, viene raccolto, riproposto, 
arricchito di altro sapere.  

L’incontro e la comunicazione si instaurano fra persone che 
si trovano su un medesimo livello ma con saperi e con esperien-
ze differenti; pronti a scambiarsi i punti di vista e a cercare as-
sieme soluzioni possibili. Chi opera nell’orizzonte della Peda-
gogia interculturale (Wallnoefer, 2000, pp.27-28) non si pone su 
una posizione di superiorità; è colui che conosce la società in 
cui vive e serve alla persona di origine straniera come guida in 
un mondo sconosciuto, ma non decide per l’altro gli obiettivi da 
raggiungere.  

La Pedagogia interculturale, in quanto Pedagogia, cerca 
prima di tutto di favorire l’integrazione e l’interazione tra per-
sone di diversa origine e tradizione, credo religioso ed etnia (si 
vedano Demetrio e Favaro, 1992, p.28). Essa intende facilitare 
la conoscenza reciproca, la disponibilità allo scambio e all’in-
contro, così come il cambiamento degli uni e degli altri, cioè di 
chi ospita e di chi è ospitato, di chi emigra e della popolazione 
autoctona. Infatti, chi accoglie deve modificare le proprie moda-
lità di pensiero e i propri comportamenti, mentre chi è accolto 
dovrà adattarsi alle condizioni di convivenza che gli vengono 
richieste: infatti, “nessuno emigra per stare peggio”. Il compito 
della Pedagogia interculturale è dunque quello di fare in modo 
che “culture diverse convivano senza ignorarsi: dal momento 
che la non conoscenza del pensiero dell’Altro, da sempre, scava 
fossati, aggrava pregiudizi e stereotipi, alimenta i conflitti sot-
terranei” (Demetrio e Favaro, 1992, p.30). 

È in quest’orizzonte che si debbono muovere anche i mezzi 
di comunicazione di massa e i social media, la cui capacità edu-
cante e formativa – anche se non dotata di uno statuto scientifi-



CAPITOLO II 26 

co e di un’organizzazione curriculare – è riconosciuta. Molto 
spesso, invece, il “diverso” è colto solo in una prospettiva di 
gruppo, di massa indistinta, pericolosa, spesso deviante e co-
munque minacciosa. Ogni singola persona perde la propria in-
dividualità e diventa vittima di visioni stereotipate, dove i tratti 
distintivi della persona singola si stemperano e confondono in 
un fondale comunicativo e informativo indistinto, spesso ghet-
tizzante. Si arriva al punto di “etnicizzare” il crimine, la devian-
za, il pericolo e di porre un’equazione non esplicitata, ma pre-
sente, secondo cui la singola persona di cultura diversa coincide 
con il gruppo etnico e culturale a cui appartiene e di quel grup-
po eredita – in via automatica – le connotazioni negative e peri-
colose. La persona va invece recuperata e preservata “dalla sua 
identificazione con qualsiasi modello culturale fisso e definiti-
vo. La persona si distingue dalla cultura, e se di essa si serve 
non ne può, o meglio non ne deve, essere asservita” (Secco, 
1992, p.41). 

I mass media, la comunicazione, i social media, finanche il 
webmarketing possono diventare strumenti di mediazione inter-
culturale e di “peace building”, come dimostrano molti studi 
internazionali (si veda, per fare solo un esempio, Gitlin, 2003). 
Basti poi ricordare il ruolo dei social network e dei social media 
di opposizione nella Primavera Araba del 2011, con i movimen-
ti di opposizione che dibattevano, trovavano proseliti, si incon-
travano grazie ai nuovi strumenti di comunicazione uniti ai vec-
chi e tradizionali moti dell’anima per la libertà e la democrazia. 

Per educare ad essere aperti all’alterità è importante il con-
tributo non solo di una congruente istruzione scolastica, ma an-
che extra-scolastica, a cominciare dai mass media. I mezzi di 
informazione devono stimolare il dialogo, il quale permette di 
affrontare e gestire i confini etnocentrici. “Il dialogo definisce le 
condizioni di apertura all’Altro e permette di realizzare soglie di 
passaggio tra forme culturali: si configura come un incontro che 
crea le condizioni per un’apertura reciproca, permettendo ai 
partecipanti di creare insieme nuovi simboli culturali” (Baraldi, 
2003, p.170).  

Il dialogo è una forma di comunicazione che richiede e-
spressione e riconoscimento di diversità, necessita cioè che cia-
scun partecipante osservi gli altri come persone capaci di cono-
scere e di esprimersi. Perché ci sia dialogo è necessaria la parte-
cipazione sociale attiva di tutti gli interessati e la capacità dei 
soggetti di decentrare la propria prospettiva, assumendo il punto 



LA COMUNICAZIONE INTERCULTURALE 

 

27

di vista dell’Altro, vale a dire l’empatia. Essa integra ascolto e 
comprensione dell’Altro, interesse per ciò che comunica e sen-
sibilità per emozioni e bisogni altrui. Il dialogo si rivela efficace 
e positivo se comprende anche un ascolto di tipo attivo, che si 
fonda su regole precise, sintetizzate nel linguaggio dell’accetta-
zione. Deve perciò nascere dall’ascolto reciproco, inteso come 
presupposto dell’incontro fra soggetti e fra gruppi e come predi-
sposizione a una critica reciproca e alla volontà di costruire. At-
traverso l’ascolto attivo si manifesta “la disposizione a ricono-
scere l’Altro come valore, ad accoglierne incompiutezze, errori 
e contraddizioni come segni del suo divenire, ad essere per lui 
occasione di confronto e di crescita” (Ventura, 2003, p.26).  

Il ruolo dei media. I mezzi di informazione, nel loro ruolo 
di mediazione in una società complessa, possono fare riferimen-
to ai principi e ai presupposti della Pedagogia interculturale: un 
ruolo fondamentale può essere così assunto da un giornalismo 
che sappia dimostrarsi autenticamente interculturale, il quale, 
basandosi sulle acquisizioni della Pedagogia interculturale e 
sulle indicazioni concrete dell’Educazione interculturale, diven-
ti una necessità per una società pluralistica e multiculturale che 
intenda vivere pienamente i principi della partecipazione, della 
democrazia, dell’uguaglianza di diritti e opportunità.  

Tuttavia, nonostante gli importanti sviluppi della Pedagogia 
interculturale, in Italia resta ancora da approfondire il ruolo del-
la comunicazione e del giornalismo interculturali. Spesso – an-
che nella stampa – ci si limita all’approccio multiculturale, il 
quale, se da un lato presenta il merito di educare al rispetto e al 
riconoscimento dei diritti degli altri diversi da noi, dall’altro 
comporta il rischio di fissare sempre più le persone alle presunte 
culture d’origine, ossia verso modalità standard di comporta-
mento e di pensiero (Portera, 2000, p.14). 

È da questa “fissità mediale” che vengono molti frainten-
dimenti. Gli operatori dell’informazione – giornalisti, comuni-
catori, blogger, videocineoperatori, fotografi, grafici – mostrano 
di non avere sufficiente coscienza del loro ruolo civile e della 
spinta conoscitiva che l’informazione porta con sé. I media sono 
strumenti di formazione culturale, di significazione simbolica, 
di attivazione di costrutti mentali utilizzati poi per leggere e in-
terpretare la realtà. Da quell’interpretazione possono discendere 
comportamenti, scelte di interazione, di dialogo o di contrasto, 
di comprensione o di conflitto con l’Altro.  



CAPITOLO II 28 

“Quanto più gli individui occupano posizioni diverse all’in-
terno del sistema sociale sviluppando forti legami tra simili, tan-
to più si riduce la capacità di comprendere quei soggetti che oc-
cupano altre posizioni” (Bentivegna, 2005, p.5). La specializza-
zione, la diversità culturale, la differenziazione etnica possono 
produrre – se non governate e comprese – distanza e incomuni-
cabilità fra le persone. I media possono ridefinire l’ambito della 
territorialità personale, sociale e pubblica entro cui ci muovia-
mo (Giaccardi, 2005, p.131). Essi estendono il campo di attori 
sociali e gli spazi per la presentazione del sé individuale di cia-
scuno di noi. Agiscono sugli scenari dell’interazione simbolica, 
sull’accesso alle altre culture, sulle condizioni del dialogo.  

I mezzi di comunicazione di massa possono – e, per quanto 
ci riguarda, dovrebbero – favorire quei valori che costituiscono 
le basi dell’approccio interculturale (Portera, 1997, p.213): edu-
cazione ai sentimenti, con un rapporto armonico fra intelligenza 
e cuore, tra pensare e sentire; educazione alla comprensione, 
all’ascolto e al dialogo che è importante nella piena formazione 
e nella crescita della personalità non solo degli educandi ma an-
che degli adulti; educazione al pluralismo delle culture, per ar-
rivare a raggiungere l’autonomia di pensiero, il senso critico, 
per non restare intrappolati nei propri standard culturali, in pre-
concetti e categorie fisse di pensiero; educazione alla legalità, 
per conoscere le regole della convivenza civile che vanno accet-
tate e non imposte ma che rappresentano un quadro di certezza 
giuridica preventiva rispetto al disagio e alla criminalità e forie-
ra di pace e rispetto tra gli esseri umani; educazione alla pace 
ma anche al conflitto, che va gestito in modo positivo e non va 
negato perché la gestione positiva dei conflitti rappresenta una 
delle dimensioni essenziali dell’educazione alla pace; educazio-
ne all’amore che ha il potere di unire senza privare l’Altro della 
sua dignità, del suo io, perché è amore come energia che va ol-
tre le etnie e le divisioni e non amore geloso e possessivo ripie-
gato su sé stesso. 

Sono questi i valori che i mass media possono veicolare in 
una società pluralistica, perché essi svolgono una funzione di 
socializzazione riconosciuta da tutti gli studiosi. I media (Losi-
to, 1994, p.119) propongono conoscenze, opinioni, atteggia-
menti, modelli di comportamento, valori che contribuiscono a 
determinare il vissuto delle persone e il loro orizzonte culturale. 
Un vissuto e un orizzonte culturale che svolgono un ruolo attivo 
nel formare e cambiare opinioni, atteggiamenti e comportamen-



LA COMUNICAZIONE INTERCULTURALE 

 

29

ti. Se la rete della relazioni sociali esercita un’influenza impor-
tante – come dicevamo sopra – sulle persone, quella stessa rete 
riceve input importanti sul piano simbolico e dei contenuti dai 
mezzi di comunicazione. Anche sui media, e sulla comunica-
zione in genere, si gioca la partita legata alla sfida intercultura-
le, alla gestione dei conflitti, al dialogo. 

L’impegno dei giornalisti e dei comunicatori sta anche 
nell’alzare il livello del “discorso pubblico” che – specie nell’are-
na televisiva e in quella del Web – mostra deficit di contenuti e di 
qualità, a prescindere dalle collocazioni politiche di chi parla 
(Bosetti, 2005, p.17). Il discorso pubblico è tanto più delicato 
quanto più complessa e pluralista si è fatta la nostra società. Di 
qui l’esigenza di un sistema mediatico di qualità, fatta di giorna-
listi, comunicatori, blogger e webmarketer informati e sensibili 
che nella pratica professionale investano sia in cultura che in 
sensibilità umana, condizioni queste da ritenersi fondamentali 
per una comunicazione aperta alla diversità e alla differenza 
delle culture e delle persone.  

 
 

2. La Comunicazione interculturale  
 
Nei mass media si confondono spesso i concetti di “multi-

culturale” e “interculturale”. Possiamo definire “multiculturale” 
una società, una situazione, un dato di fatto. Invece, l’aggettivo 
“interculturale” richiama alle relazione fra le culture e fra le 
persone che sono portatrici di culture differenti. Portera (2000, 
p.12 e segg.), nel chiarire gli aspetti epistemologici della Peda-
gogia interculturale, spiega che l’intervento educativo, definito 
del multiculturalismo, parte dalla situazione di fatto, dalla pre-
senza di due o più culture, e mira allo studio delle comunanze e 
delle differenze: “Da un lato, l’approccio multiculturale ha il 
merito di educare al rispetto, al riconoscimento dei diritti degli 
altri diversi da noi. Fra i principali limiti di tale approccio, sicu-
ramente troviamo quello di considerare le culture in maniera ri-
gida e statica. In alcuni casi, si rischia di limitare l’intervento 
educativo in presentazioni esotiche e folcloristiche che condur-
rebbero inevitabilmente a fissare sempre più le persone alle pre-
sunte culture d’origine, ossia verso modalità standard compor-
tamentali o di pensiero, talvolta superati persino nel Paese di 
provenienza”. Multiculturale è in genere riferito alla presenza, 
in uno stesso luogo, di culture diverse che non sono necessa-



CAPITOLO II 30 

riamente in relazione tra di loro o che possono anche intrattene-
re rapporti di conflitto (Garcea, 1996, p.52). 

Se trasportiamo le precisazioni di Portera e Garcea nell’am-
bito delle comunicazioni di massa e dei social media, possiamo 
considerare l’approccio comunicativo “multiculturale” come la 
presa d’atto nella società (e quindi nella cronaca giornalistica 
che la descrive e nella ‘fiction’ cinematografica e televisiva che 
la romanza) della presenza di differenti culture. Una “presa 
d’atto” che tenderà a considerare le culture come statiche, iden-
tificabili una volta per tutte, caratterizzate in maniera precisa. 
Sia nel caso di una rappresentazione che ne metta in luce gli a-
spetti negativi e “devianti” rispetto alla cultura degli autoctoni, 
sia nel caso di una rappresentazione che ne sottolinei i lati posi-
tivi in sintonia con la cultura degli autoctoni, l’approccio “mul-
ticulturale” dei mass media si fermerà alla pura registrazione, 
alla narrazione stereotipata. In ogni caso, si sottoporrà al rischio 
di una visione caratterizzata da pregiudizi, siano essi positivi o 
negativi. 

Esempi di una stampa “multiculturale” sono quelli che as-
segnano periodicamente all’immigrazione uno spazio (sul gior-
nale o nel palinsesto radiofonico e televisivo) per raccontare le 
particolarità culturali, per offrire informazioni di servizio, per 
dare spazio alle richieste delle varie associazioni e dei differenti 
gruppi etnici. È una sorta di “riserva indiana della comunicazio-
ne” che tuttavia non cambia l’impostazione generale del notizia-
rio informativo là dove esso si misura in via quotidiana con la 
presenza di persone di differente etnia e cultura. Siamo di fronte 
a un’informazione (o a una fiction) che non tenta il dialogo con 
le culture “altre” presenti nella nostra società; che non induce il 
lettore a considerare in maniera “interattiva”, con un’azione di 
messa-in-relazione, l’esistenza di una società pluralistica e mul-
ticulturale. 

Possiamo dire della stampa quello che Garcea (1996, p. 53) 
dice della società: “Una società multiculturale può fermarsi al 
riconoscimento di culture diverse, mentre una società intercultu-
rale deve anche assicurare il loro rispetto”. Le culture diverse 
non solo hanno il diritto di sopravvivere, ma hanno anche la fa-
coltà di contribuire alla società interculturale con l’apporto spe-
cifico della loro ricchezza. Interculturale è dunque una precisa 
condizione della società multiculturale. “Le società con i loro 
individui sono multiculturali, se mantengono uno stato di indif-
ferenza o di tolleranza verso le varie culture, mentre diventano 



LA COMUNICAZIONE INTERCULTURALE 

 

31

interculturali se stabiliscono rapporti interattivi tra le diverse 
realtà presenti” (Garcea, cit.). 

Sottolinea Portera (2000) che laddove la multi e la pluricul-
tura richiamano a fenomeni di tipo descrittivo, riferendosi alla 
convivenza, più o meno pacifica, gli uni accanto agli altri, tipo 
‘condominio’, di persone provenienti da culture diverse, l’ag-
giunta del prefisso ‘inter’ presuppone la relazione, l’interazione, 
lo scambio di due o più elementi. Sono le società ad essere de-
finite come ‘multiculturali’, nel senso che si rileva la presenza 
di soggetti portatori di usi, costumi, religioni, modalità di pen-
siero differenti, mentre la strategia d’intervento educativo è di 
tipo interculturale, nel senso di mettere in contatto, in interazio-
ne le differenze. “La Pedagogia interculturale, in tal modo, ri-
fiuta espressamente la staticità e la gerarchizzazione, e può es-
sere intesa nel senso di possibilità di dialogo, di confronto pari-
tetico, senza la costrizione per i soggetti coinvolti di dover ri-
nunciare a priori a parti significative della propria identità” 
(Portera, 2000, p.16). 

Alla luce di queste chiarificazioni semantiche e concettuali, 
come si caratterizza un rapporto interculturale? Come si defini-
sce la Comunicazione interculturale? Un rapporto interculturale, 
va ribadito, comporta una inter-relazione e uno scambio tra cul-
ture diverse (Garcea, 1996, p.53). L’attenzione deve essere po-
sta sull’io, più che sull’Altro, cioè sulla propria percezione 
dell’alterità. Nella Comunicazione interculturale l’Altro non 
viene solo osservato e descritto, ma entra a far parte di un rap-
porto dinamico di comunicazione: l’Altro viene accettato nella 
sua differenza. Non è un processo spontaneo, ma anzi un percor-
so difficile che passa attraverso la presa di coscienza dell’etno-
centrismo intrinseco nella nostra prospettiva. 

I fattori della comprensione interculturale sono incastonati 
in questioni complesse, spiega Bennett (2002, p.23): “Di che 
genere di comunicazione ha bisogno una società pluralistica per 
essere sia diversificata culturalmente che unificata da finalità 
comuni? In che modo la comunicazione contribuisce a creare un 
clima di rispetto, e non solo tolleranza, per la diversità?”. Si 
chiede Barnlund (2002, p.23), i residenti del “villaggio globale” 
sapranno essere vicini, capaci di rispettare e utilizzare le loro 
differenze, o saranno agglomerati di soggetti stranieri che vivo-
no in ghetti dove l’unico elemento di coesione rischia di essere 
il diffuso senso di antipatia verso coloro che sono fuori dal 
ghetto uniti solo dalle loro antipatie verso gli altri? 



CAPITOLO II 32 

Veniamo allora a una definizione della Comunicazione in-
terculturale, dapprima nell’accezione dei maggiori studiosi, per 
poi allargarla ai mass media. Osserva Bennett (2002, p.31) che 
“come la comunicazione interpersonale, la Comunicazione in-
terculturale si centra su un’interazione faccia-a-faccia tra esseri 
umani. Perché avvenga questo tipo di comunicazione ogni inter-
locutore deve percepire se stesso – o se stessa – percepito dagli 
altri. Vale a dire, tutti i partecipanti devono vedere se stessi co-
me potenzialmente impegnati nella comunicazione e capaci di 
dare e ricevere feedback”. L’enfasi sull’interazione, avverte 
Bennett, non significa che l’approccio interculturale trascuri la 
conoscenza delle specifiche culture, la quale è invece una ric-
chezza in più: l’importante, va aggiunto, è non ridurre le culture 
a qualche cosa di statico o, peggio, di folcloristico. 

Le relazioni interculturali che si vengono a creare fra per-
sone di differente cultura rappresentano un processo dinamico. 
Esse coinvolgono diverse visioni del mondo, spesso opposte tra 
di loro; implicano atteggiamenti di empatia e di sensibilità; ri-
chiedono l’abilità di saper interpretare i segnali degli altri; coin-
volgono processi di adattamento e di apprendimento; comporta-
no azioni combinate e collaborazione, che producono un risulta-
to totale maggiore della somma dei singoli risultati; si prefiggo-
no di trovare una soluzione integrata; presuppongono la com-
prensione della controparte per essere funzionali; non rappre-
sentano un compromesso, dal momento che non prevedono per-
dita o rinuncia di forze attive (Garcea, 1996, p.195). 

Nell’orizzonte teorico della Pedagogia interculturale, è im-
portante riflettere su quanto scrive Secco (1996, p.14): “L’in-
dividuo che nasce in una realtà ambientale e da essa riceve le 
impronte culturali non può e non deve ignorare che per quanto 
utile per l’inserimento sociale, la cultura che egli trova è pur 
sempre un prodotto dell’uomo, per cui, così com’egli si serve 
della cultura, la può anche modificare. Se egli vuole essere pa-
drone dei suoi atti e responsabile delle sue scelte, si dovrà met-
tere in atteggiamento critico di fronte alla cultura di eredità e 
creativo di fronte a come vorrà costruire i suoi rapporti con gli 
altri: quelli entro e quelli fuori del suo gruppo. 

Volendo dare una definizione della Comunicazione inter-
culturale – vista dalla prospettiva della comunicazione interper-
sonale – possiamo affermare con Castiglioni (2002, p.9) che es-
sa avviene quando un messaggio prodotto da un membro di una 
certa cultura è ricevuto, interpretato e compreso da un altro in-



LA COMUNICAZIONE INTERCULTURALE 

 

33

dividuo appartenente a una cultura diversa. La cultura è forte-
mente responsabile della costruzione delle nostre realtà indivi-
duali e delle nostre competenze e soprattutto dei comportamenti 
comunicativi. Quando competenze e comportamenti tra due in-
terlocutori non condividono una base comune, una stessa cultu-
ra di provenienza, l’efficacia della comunicazione viene ridotta 
o, comunque, diviene più difficile comunicare. Scopo della 
Comunicazione interculturale è proprio quello di analizzare tali 
difficoltà e di aumentare e facilitare la comunicazione tra cultu-
re. Facilitare la comunicazione tra culture, quindi, aumentando-
ne l’efficacia. 

Per comprendere l’Altro – soprattutto se si tratta di persona 
di differente cultura – occorre impegnarsi in uno sforzo comu-
nicativo. Vi è una “fatica interculturale” da affrontare con 
scienza e coscienza. Soprattutto, è necessario essere consapevo-
li del fatto che la propria cultura è relativa e sapersi mettere in 
una posizione di ascolto attento dell’Altro, senza pregiudizi e 
senza presunzioni, sapendo che la diversità culturale espone a 
degli equivoci, che l’ascolto si fa più arduo in una realtà com-
plessa, che lo scarto di conoscenza fra gli interlocutori, i diffe-
renti contesti valoriali e interpretativi espongono al rischio di 
un’opacità inevitabile della comunicazione (Sirna Terranova, 
1997, p.96). La “fatica interculturale” nella comunicazione vie-
ne tuttavia ripagata da una serie inesauribile di apprendimenti 
che quell’incontro fa scaturire, con un arricchimento sul piano 
personale a cui si preclude chi resta chiuso nel proprio recinto 
culturale ed etnico. D’altro canto, la comunicazione si fa impos-
sibile, così come i conflitti diventano irrisolvibili, se non vi è 
ascolto dell’Altro e disponibilità a rivedere la propria posizione 
nella relazione con l’alterità (Giaccardi, 2005, p.281). 

Nell’ascolto dell’Altro, si aprono – come in un’animazione 
multimediale sullo schermo di un computer – due finestre: il 
nostro comunicare, denso dei valori, delle credenze, delle com-
petenze linguistiche di cui siamo portatori; il comunicare del 
nostro interlocutore, a sua volta impregnato di valori, convin-
zioni e competenze linguistiche. Queste due finestre, di cui 
dobbiamo essere consapevoli, si collocano in una finestra più 
grande che è il contesto comunicativo entro cui avviene l’ascol-
to e lo sforzo della comprensione. Avere consapevolezza di que-
ste relazioni significa compiere un passo in avanti verso quel 
“dimorare presso l’Altro” (Ricoeur, citato in Giaccardi, 2005, 



CAPITOLO II 34 

p.281) che costituisce la conquista di ogni comunicazione au-
tentica, di ogni “mettere in comune” efficace e produttivo. 

Quando comunichiamo deduciamo una serie di dati dal 
contesto entro cui l’evento comunicativo avviene, dal modo in 
cui la relazione si attua, dallo stile in cui i messaggi vengono 
codificati e decodificati; in modo tale che interpretiamo quanto 
gli scambi informativi e comunicativi ci trasmettono sulla base 
della nostra esperienza culturale e personale (Sirna Terranova, 
1997, p.95). Di qui l’importanza di applicare alla comunicazio-
ne fra persone di differente cultura quanto Portera (2004, p.182) 
consiglia di applicare all’educazione in un contesto multicultu-
rale: “La più significativa presa di coscienza consegue dall’aver 
compreso che il modo migliore per educare in contesto multi-
culturale si sostanzia sia nel conferire i mezzi atti ad una effica-
ce elaborazione della notevole quantità e varietà di informazioni 
con cui ci si trova a confrontarsi, sia, soprattutto, nel rendersi 
conto che per educare nel XXI secondo occorre imparare a ge-
stire contrasti, ambivalenze e conflitti”. 

Vi sono alcuni fattori che favoriscono la comprensione in-
terculturale (Sirna Terranova, 1997, p.101), utili anche per gior-
nalisti, comunicatori e webmarketer: il rispetto e la capacità di 
relazionarsi con persone diverse sapendo interpretare i loro se-
gnali; la tolleranza dell’ambiguità; l’astensione dai giudizi in 
attesa di spiegazioni; la capacità di elaborare riflessioni perso-
nali; la costanza nello sforzo di conoscere e capire gli altri. Solo 
così riusciremo a costruire un linguaggio comune – non solo un 
linguaggio verbale ma un linguaggio inteso in tutte le sue com-
ponenti, comprese quelle di tipo analogico e di tipo comporta-
mentale – e a superare pregiudizi, diffidenze e paure reciproche. 

Il linguaggio può farsi “veicolo di monoculturalismo, di et-
nocentrismo e di intolleranza” (Sirna Terranova, 1997, p.96); 
può spingere verso la sopraffazione e l’emarginazione, impe-
dendo o rendendo ardua la comunicazione. Se utilizzato in un 
modo utile alla comprensione, il linguaggio ci porterà, d’altro 
canto, in direzioni più proficue e foriere di soddisfazioni e di 
risultati. Sarà allora l’approccio interculturale della comunica-
zione a fare la differenza. L’azione interculturale presuppone di 
comprendere le compenetrazioni e gli scambi che portano ad 
avvicinarsi, senza occultare divergenze, conflitti e incompren-
sioni che possono però essere letti come elementi nella strada 
del dialogo (Santerini, 2003, p.76). La comprensione è uno 
sforzo strappato all’individualismo e alla chiusura; ma è anche 



LA COMUNICAZIONE INTERCULTURALE 

 

35

una necessità per ogni persona che voglia affrontare la comples-
sità (2003, p.88). 

La Comunicazione interculturale (Giaccardi, 2005, p.46) si 
configura, così, come un processo bidirezionale di negoziazione 
che vede – nell’interazione dialogica – fronteggiarsi interessi 
diversi. Si tratta di un processo che si modifica e si aggiusta a 
mano a mano che la comprensione reciproca aumenta. La nego-
ziazione, il dialogo richiedono patteggiamenti e rinunce parziali 
all’integrità dei singoli punti di vista; a favore di una valorizza-
zione di tutte le istanze in gioco e del raggiungimento di punti 
di equilibrio che siano riconosciuti da tutte le parti coinvolte.  

Nell’ambito delle comunicazioni di massa (ma anche di 
quelle interpersonali veicolate nel Web 2.0) l’approccio comu-
nicativo multiculturale si configura come la presa d’atto nella 
società (e quindi nella cronaca giornalistica che la racconta e 
nella fiction cinematografica e televisiva che la romanza) della 
presenza di differenti culture. Tale presa d’atto, però, si limita a 
considerare le culture in modo statico, ben identificate e defini-
te. L’approccio multiculturale dei media è quindi ridotto alla so-
la registrazione, alla narrazione stereotipata, con il rischio di 
trasmettere una visione caratterizzata da pregiudizi e distorsioni. 

La stampa multiculturale assegna periodicamente all’immi-
grazione uno spazio (sul giornale o nel palinsesto televisivo) per 
raccontare le particolarità culturali, per offrire notizie di servi-
zio, per programmare rubriche destinate alle varie nazionalità, 
per dar voce ad associazioni e a gruppi etnici prevedendo nelle 
redazioni dei giornali, ad esempio, una quota di posti riservati ai 
cittadini immigrati. Essa si rivela, perciò, un importante ele-
mento di prima accoglienza per i soggetti immigrati e contribui-
sce a far assumere un atteggiamento di rispetto e tolleranza nei 
confronti della diversità, evitando di considerare lo “straniero” 
come problema o minaccia; ma costituisce, tuttavia, un successo 
parziale, in quanto si limita a registrare e riconoscere le diffe-
renti culture senza stimolare al dialogo e all’interazione con es-
se (Corte, 2002, pp.23 e segg.). 

Si dimostra invece più produttivo puntare alla realizzazione 
di una Comunicazione interculturale nei media, la quale si fon-
da proprio sul “rapporto interculturale”, processo dinamico che 
comporta atteggiamenti di empatia e sensibilità, adattamento, 
collaborazione, inter-relazione e scambio fra culture diverse. 
Garzόn (2000) afferma che un giornalista il quale applichi i 
principi dell’interculturalità non deve trasmettere immagini fal-



CAPITOLO II 36 

se, discriminanti o inappropriate e non deve giudicare valori, 
credenze e abitudini di chi appartiene ad una diversa cultura, 
creando situazioni che contribuiscono alla diffusione e al rinfor-
zo di stereotipi. 

La stampa interculturale può invece promuovere un atteg-
giamento attivo e rispettoso nei confronti della diversità indivi-
duale, gruppale e culturale se favorisce il diritto alla differenza 
e se crea spazi per il dialogo, la comprensione, la solidarietà, la 
cooperazione, il confronto e l’interazione tra culture differenti. 
Il Giornalismo interculturale può inoltre contribuire all’apertura 
verso il diverso e alla denuncia di situazioni di disuguaglianza e 
discriminazione; in special modo esso assume il ruolo di un 
giornalismo d’approfondimento che garantisca “una compren-
sione piena di fenomeni e contesti estranei alla percezione del 
lettore” (Barbano, 2003, p.101). 

Anche nei media è necessaria, come nell’educazione, una 
serie di “competenze interculturali” (Portera, a cura di, 2013) 
che consentano di gestire il rapporto con l’alterità in maniera 
proficua, generando arricchimento e, nel contempo, crescita 
personale e sociale. 

 
 

3. Ostacoli e opportunità della comunicazione in una società 
pluralistica 

 
I mezzi di comunicazione di massa (radio, Tv, giornali, so-

cial media) sono, assieme alla normale comunicazione verbale e 
scritta, veicoli di trasmissione di pregiudizi e di stereotipi. È 
quindi importante chiarire cosa sono stereotipi e pregiudizi per 
neutralizzarne la valenza negativa, senza per questo mettere in 
atto alcuna pregiudiziale “criminalizzazione” della loro presen-
za; e chiarendo che accanto agli aspetti cognitivi, vi è anche un 
aspetto che attiene alla sfera emotiva e che non è meno impor-
tante. 

Lo stereotipo. Gli stereotipi costituiscono una scorciatoia 
mentale e una forma di economia del pensiero, tali da far sì che 
la percezione di un individuo come appartenente a una categoria 
particolare (per esempio, i giornalisti) permetta una rapida infe-
renza circa le caratteristiche di quell’individuo e ciò che ci si 
può aspettare da lui. Il possesso di uno stereotipo relativo a un 
gruppo di individui implica che i membri di quel gruppo siano 
percepiti come essenzialmente simili, almeno sotto certi aspetti 



LA COMUNICAZIONE INTERCULTURALE 

 

37

(tutti i giornalisti sanno scrivere bene, per restare all’esempio). 
Gli stereotipi sarebbero allora una conseguenza di quel fenome-
no cognitivo che è stato definito “differenziazione categoriale” 
(Caronia, cit. in Nigris, 1996, p.156). 

La “categorizzazione” rappresenta un processo mentale di 
inclusione, di inserimento dell’oggetto della nostra considera-
zione in un contesto del quale siamo già in possesso, di cui di-
sponiamo. Il modo con il quale l’oggetto della nostra considera-
zione viene incluso nella categoria ha come fondamento un pa-
ragone, un confronto (Calegari, 1994, p.71). La “differenziazio-
ne” è invece, spiega Caronia (in Nigris, 1996, p.156), “quel 
processo per cui vengono massimizzate o esagerate le differen-
ze tra le categorie e minimizzate o cancellate le differenze 
all’interno della categoria”. 

Allport (1973, p.266) afferma che “uno stereotipo è un’opi-
nione esagerata in associazione a una categoria. La sua funzione 
è quella di giustificare (razionalizzare) la nostra condotta in re-
lazione a quella categoria”. Scrive Allport (1973, p.267) che “lo 
stereotipo non è identico alla categoria; esso è piuttosto una idea 
fissa che l’accompagna. Ad esempio, la categoria negri può es-
sere conservata nella nostra mente come un concetto indifferen-
te, privo di valutazioni, usato solo per riferirsi ad un ceppo etni-
co. Lo stereotipo si ha allorché la categoria iniziale si arricchi-
sce di immagini e giudizi sui negri, per cui essi sarebbero aman-
ti della musica, pigri, superstiziosi o che altro ancora”. 

La “stereotipizzazione” – il determinare la nostra percezio-
ne di casi individuali e l’accomodarla all’immagine generale di 
essi – non è di per sé un fenomeno negativo o positivo. Lo ste-
reotipo può però portare a una distorsione cognitiva, connessa 
all’ipotesi di un’equivalenza fra il caso singolo e i tratti generali 
propri alla categoria (Caronia, in Nigris, 1996, p.157). Ma il 
problema sorge quando si articola un giudizio di valore sui tratti 
definiti come propri alla categoria e generalizzati a tutti i suoi 
membri. Mentre gli stereotipi sarebbero forme di generalizza-
zione in sé neutre, i pregiudizi – di cui trattiamo più avanti – ar-
ticolano sugli stereotipi dei giudizi di valore. I pregiudizi pos-
sono essere positivi, negativi o neutrali; gli stereotipi costitui-
scono invece la componente cognitiva del pregiudizio e come 
tali possiamo considerarli “neutrali”, liberi quindi da un giudi-
zio di valore. 

Gli stereotipi appartengono al nostro bagaglio culturale e 
sono collegati a percezioni reali e a caratteristiche degli indivi-



CAPITOLO II 38 

dui e dei gruppi che incontriamo realmente nella vita quotidiana 
(Villano, 2003, p.29). Essi ci sono utili per poter dedurre in mo-
do rapido caratteristiche e comportamenti delle persone con cui 
interagiamo per valutare se la nostra interazione potrà avere ri-
sultati positivi o negativi. “Il processo di inferenza, che porta a 
prevedere una corrispondenza fra certi tratti delle persone e al-
cune disposizioni comportamentali o caratteristiche soggettive 
meno rilevabili, è un mezzo efficace attraverso il quale le per-
sone si orientano nelle interazioni e nei comportamenti da adot-
tare (…). Il problema sorge quando si fanno delle inferenze e si 
creano delle aspettative in base a un unico tratto distintivo 
(l’appartenenza etnica o quella di genere) o a impressioni sog-
gettive in realtà inesistenti. Come per il processo di categorizza-
zione, dunque, anche per quello di inferenza esiste una differen-
za fra un suo uso ordinario e uno distorto” (Villano, 2003, p.29).  

Secondo Kilani (2001, p.357) lo stereotipo è un “prodotto 
culturale. È l’immagine sintetica che media il nostro rapporto 
con il reale. Noi percepiamo infatti solo quello che la nostra cul-
tura ha già elaborato per noi: la nostra visione della realtà e la 
nostra esperienza pratica si formano entro i contesti trasmessi 
dalla nostra cultura”. Stereotipo e pregiudizio possono allora 
essere paragonati ai concetti: come questi hanno la pretesa di 
significare il reale e il modo di organizzarlo. La differenza fon-
damentale è che gli stereotipi (e i pregiudizi), al contrario dei 
concetti, resistono all’esame della critica. “Sono un’opinione (o 
meglio una credenza) senza ragionamento” (Kilani, cit.). 

Gli stereotipi aiutano a semplificare le categorie, giustifica-
no l’ostilità, fanno da schemi di proiezione per i nostri conflitti 
personali. “Essi sono sostenuti, e continuamente vivificati, dalle 
comunicazioni di massa – romanzi, racconti, trafiletti di giorna-
le, cinematografo, teatro, radio e televisione” (Allport, 1973, 
p.278). I media svolgono quindi un ruolo importante nella crea-
zione e nella conferma di pregiudizi e stereotipi. Prina (1997, 
p.2) definisce le categorie generali cui appartengono coloro che 
oggi sono più frequentemente valutati e descritti ricorrendo a 
schematizzazioni, e che sono sistematicamente oggetto di stere-
otipi e pregiudizi: a) chi è straniero, estraneo agli stili di vita o 
alla cultura dominante; b) chi appartiene a minoranze marginali 
o deboli economicamente e culturalmente; c) chi presenta limiti 
di efficienza, è portatore di malattia o disabilità; d) chi offende 
alcuni sentimenti ritenuti importanti o dotati di particolare forza 



LA COMUNICAZIONE INTERCULTURALE 

 

39

simbolica; e) chi intacca beni (materiali o immateriali) dotati di 
rilevante valore o ritenuti scarsi. 

È indubbio, da quanto abbiamo visto, che gli stereotipi (e 
con loro i pregiudizi) sono sostanziati da due caratteristiche che 
li strutturano e li determinano: parzialità di visione e rigidità di 
ragionamento. Quelle parzialità e rigidità che sono proprie, a 
bene osservare, del modus operandi dell’informazione giornali-
stica. La selezione è la caratteristica di ogni atto comunicativo e 
il giornalismo è selezione (Sorrentino, 2002, pp.17 e segg.): da 
una massa sterminata di fatti e da molte diverse visioni e inter-
pretazioni degli stessi, i mass media traggono alcune notizie e 
una (o poco più d’una) interpretazione. Il giornalismo piegato 
alle esigenze della “notizia” rifugge il dubbio, il “forse”, l’in-
terrogarsi: tant’è che nei titoli le forme dubitative e interrogati-
ve sono utilizzate con parsimonia e sono segno di un fare in-
formazione carente, deficitario. 

La selezione porta con sé, in modo inevitabile, la semplifi-
cazione, la scarnificazione del racconto. Questo accade ancor 
più con le nuove forme di rappresentazione date dalle notizie in 
breve sugli schermi al plasma che troviamo negli aeroporti, dal-
le informazioni-flash che possiamo ricevere sul telefono cellula-
re, dalle news degli siti web, dai brevi messaggi su Twitter che 
per esigenze di spazio sintetizzano in poche righe il resoconto di 
un evento o di un fatto. 

Fin qui, la pratica giornalistica. Vi è poi da tener conto del-
la cultura professionale dei giornalisti, del loro grado di consa-
pevolezza civile, della loro sensibilità umana. Le routines pro-
duttive dei giornali (e il modo di lavorare degli sceneggiatori 
della fiction Tv) si muovono lungo linee collaudate, spesso co-
dificate attraverso l’esempio e una “cultura orale” che è propria 
del fare giornalismo: una cultura orale ancor più incisiva qual-
che decennio fa, quando le scuole per giornalisti erano poche ed 
elitarie e non vi erano corsi universitari di Scienze della Comu-
nicazione.  

Ebbene, la cultura professionale dei giornalisti è spesso a-
limentata dalle letture fatte (o non fatte), dalla formazione per-
sonale, ma soprattutto da quanto il giornalista ha imparato “an-
dando a bottega”, frequentando la redazione, misurandosi con i 
colleghi più anziani, subendo il fascino e il taglio informativo 
della televisione, lasciandosi andare all’adrenalina mediale che 
la professione giornalistica porta con sé quasi come una forma 
di “dipendenza”. Solo in pochi casi la cultura giornalistica è a-



CAPITOLO II 40 

limentata da una visione critica della professione, che mette in 
discussione routines lavorative e prassi consolidate. Occorre te-
ner conto di tutto questo, per poter cogliere a fondo i processi e 
le ragioni per cui stereotipi, pregiudizi e altre concezioni “rigide 
e parziali” penetrano nella narrazione giornalistica e nel raccon-
to dei media di massa, influenzando la visione di persone e 
l’interpretazione di situazioni che sono molto più complesse e 
articolate di quanto appaiano; e di quanto siano rappresentate.  

Il pregiudizio. Quando parliamo di pregiudizio ci riferia-
mo a quelle convinzioni, a quelle opinioni, a quegli atteggia-
menti e comportamenti che sono caratterizzati da una generale 
inflessibilità, la quale ne è spesso la causa assieme al dogmati-
smo e a una mentalità ristretta (Bolaffi e altri, 2004, p.238). I 
pregiudizi possono essere appresi, assimilati o acquisiti nei con-
fronti di un altro gruppo o di altri gruppi; o degli individui che 
ne fanno parte. Il pregiudizio resiste alla prova dei fatti e in 
questo si distingue dall’errore ordinario di giudizio: quest’ulti-
mo è infatti caratterizzato da una certa “flessibilità”, in quanto 
si accompagna a un atteggiamento mentale pronto a correggersi 
di fronte alla smentita del reale. Non vogliamo colpevolizzare il 
sorgere e la presenza di pregiudizi, che possiamo rilevare sia 
nella pubblica opinione (“la voce della gente”), sia nei mass 
media. I mezzi di comunicazione di massa fanno da “specchio 
riflettente e ispiratore” dei pregiudizi, in una posizione di ambi-
valenza informativa per cui da un lato con la loro azione comu-
nicativa introducono il “nuovo” (la “notizia”) nel panorama co-
gnitivo dei lettori; dall’altro fanno da marcatori e da conferma 
dei pregiudizi.  

È importante saper individuare i pregiudizi, averne co-
scienza e assumere con coraggio una posizione autocritica e 
demolitrice. L’apertura al dialogo e al confronto, l’onestà intel-
lettuale, l’umiltà del voler conoscere e imparare sono strumenti 
formidabili di prevenzione e di cura degli atteggiamenti pregiu-
diziali. Dobbiamo osservare che il pregiudizio non opera al solo 
livello delle valutazioni. Esso “orienta concretamente le azioni e 
i comportamenti delle persone, che possono andare dal semplice 
tenere a mente le informazioni negative su un determinato 
gruppo, o esprimere le proprie opinioni contro di esso, o pren-
dere realmente parte ad azioni di violenza manifesta contro le 
persone che appartengono a un particolare gruppo” (Villano, 
2003, p.49).   



LA COMUNICAZIONE INTERCULTURALE 

 

41

Se lo collochiamo nel contesto immigratorio e delle diffe-
renze culturali, possiamo vedere il pregiudizio come un atteg-
giamento di rifiuto o di ostilità verso una persona appartenente 
ad un gruppo, semplicemente in quanto appartenente a quel 
gruppo, e che pertanto si presume in possesso di qualità biasi-
mevoli generalmente attribuite al gruppo medesimo. Mentre il 
pregiudizio etnico nella vita quotidiana si riferisce di solito alla 
singola persona, esso contiene nel contempo un giudizio ingiu-
stificato concernente il gruppo a cui quella persona appartiene 
(Allport, 1973, p.10). Il pregiudizio etnico è “un’antipatia basa-
ta su una generalizzazione irreversibile e in mala fede. Può es-
sere solo intimamente avvertita o anche dichiarata. Essa può es-
sere diretta a tutto un gruppo come tale, oppure a un individuo 
in quanto membro di tale gruppo.  

Il vero effetto del pregiudizio, così definito, è quello di por-
re il suo oggetto in una condizione di svantaggio, immeritato 
sulla base del suo comportamento obiettivo” (Allport, 1973, 
p.13). Vi è nella posizione che esprime il pregiudizio una resi-
stenza a confrontarsi con la realtà. Allport (1973, p.12) distin-
gue fra gli errori ordinari di giudizio e il pregiudizio vero e pro-
prio: “Se una persona è in grado di rivedere i suoi giudizi errati 
alla luce di nuove prove, egli è immune da pregiudizi. Un pen-
siero diventa pregiudizio solo quando resta irreversibile anche 
alla luce di nuove conoscenze. Un pregiudizio, a differenza di 
un semplice concetto erroneo, resiste attivamente a qualsiasi 
prova della realtà”. 

Che il pregiudizio rifugga dalla verifica con i fatti, con la 
realtà, è spiegato anche da Mazzara (1997, p.10), il quale sotto-
linea che “dal punto di vista etimologico il termine pregiudizio 
indica un giudizio precedente all’esperienza, vale a dire un giu-
dizio emesso in assenza di dati sufficienti”. In pratica, è un giu-
dizio errato che non si cura di come stiano realmente le cose. Il 
pregiudizio ha inoltre una componente emotiva che ci porta a 
non confinarlo nella sola area cognitiva dell’individuo. Secondo 
Allport (1973, p.13) noi tendiamo a liberare forti cariche affet-
tive allorché sentiamo che un nostro pregiudizio è minacciato 
dal pericolo di contraddizione. “Pertanto la differenza che sepa-
ra un comune giudizio errato dal pregiudizio consiste nella pos-
sibilità di discutere e rettificare la nostra opinione senza resi-
stenze emotive”. Brown (1995, pp.12 e segg.) osserva che i pre-
giudizi sono sempre orientati verso individui appartenenti a par-
ticolari gruppi. E adotta una definizione più ampia di pregiudi-



CAPITOLO II 42 

zio, sottolineando “il mantenimento di atteggiamenti sociali o 
credenze cognitive squalificanti, l’espressione di emozioni ne-
gative o la messa in atto di comportamenti ostili o discriminato-
ri nei confronti dei membri di un gruppo per la loro sola appar-
tenenza ad esso”. 

Il pregiudizio può portare a comportamenti diversi a secon-
da dell’intensità con cui è avvertito e praticato (Calegari, 1994, 
p.36): evitare i contatti o comunque mantenere le distanze con 
chi è oggetto di pregiudizio, tentando di isolarlo e di indebolir-
lo; diffamando pubblicamente, screditando l’oggetto del pre-
giudizio con attacchi verbali allo scopo di offendere; ponendo 
in essere un’azione discriminatoria (sul lavoro, nel quartiere, a 
scuola) fino ad arrivare alla segregazione; ricorrendo all’attacco 
fisico diretto con la violenza individuale e di gruppo.  

Questo avviene con la presunzione di tutto conoscere e di 
essere nel giusto, altro tratto del comportamento pregiudiziale. 
Il pregiudizio è infatti anche “la non-consapevolezza di non sa-
pere o per lo meno di non saperne abbastanza a proposito di ciò 
che si sta valutando (…). E non si hanno pregiudizi soltanto nei 
riguardi di altri individui e di altri gruppi sociali, ma anche di sé 
stessi, del proprio status e del proprio ruolo (…). Nasce così il 
pregiudizio autoriflettente (il più insidioso anche se non previ-
sto da alcun elenco) quando una persona adotta come punto di 
riferimento la fermissima opinione che ha di sé stessa” (Albo-
rea-Izzo, 2002, pp.98-99). 

Al contrario di chi è affetto da pregiudizio, per chi pratica 
la tolleranza le differenze di gruppo non sono rilevanti. La per-
sona tollerante tende a non attribuire importanza alle differenze 
di gruppo; è portata a sospendere il giudizio. La persona affetta 
da pregiudizio si fa invece prendere dalla fretta di costruirsi 
un’idea di fronte a ciò che non le risulta familiare. “La tendenza 
è quella a tipicizzare e a categorizzare le differenze: non solo i 
tratti fisici, ma anche taluni aspetti della comunicazione non 
verbale, della comunicazione verbale, delle abitudini personali, 
di certe particolarità dello status – innato ed acquisito – e, dun-
que, non solo di tipo etnico o razziale, ma anche di tipo cultura-
le, come, ad esempio, nel caso dell’appartenenza ad un credo 
religioso, una determinata ideologia” (Calegari, 1994, p.38).  

Da evidenziare, dato il ruolo che ricoprono i giornali e gli 
altri media (di massa e non), come il pregiudizio e le idee pre-
giudiziali trovino espressione nel linguaggio. Basti pensare alle 
connotazioni assunte dagli aggettivi e dai sostantivi di naziona-



LA COMUNICAZIONE INTERCULTURALE 

 

43

lità: “albanese”, “marocchino”, “romeno” sono sovente collega-
ti a criminalità, violenza, illegalità; per non dire di “islamico”, 
termine sul quale si allunga l’ombra nera e inquietante del terro-
rismo grazie a un insistito accostamento della religione di Ma-
ometto alle azioni terroristiche.  

Eppure, come osserva Calegari (1994, p.42), “le etichetta-
ture, gli appellativi, i nomignoli, gli aggettivi qualificativi, han-
no sempre carattere di parzialità, si riferiscono ad un unico a-
spetto – visto negativamente – della cosa o della persona ogget-
to di pregiudizio”. L’approccio parziale dei mass media ci di-
strae dalla nostra considerazione per l’individuo come globalità; 
dalla complessità del reale che è composto di tanti aspetti su cui 
i mass media non si soffermano. Le distorsioni che operiamo 
con l’atteggiamento pregiudiziale portano ad una spirale di osti-
lità che si autoalimenta. Chi è oggetto di attacchi pregiudiziali 
ingiustificati tenderà ad isolarsi e/o a contrattaccare in un’esca-
lation di violenza verbale (e/o fisica) che trova nel pregiudizio 
le proprie radici velenose. 

Compito dei mass media – in un’ottica interculturale – è 
quello di spezzare la “spirale mediatica” del pregiudizio. Pro-
prio perché così diffusi e così incisivi nell’alimentare conoscen-
ze distorte, i media hanno il dovere di impegnarsi per una co-
municazione non pregiudiziale. Dalla comunicazione, va evi-
denziato, viene la conoscenza perché “non solo il comunicare 
ma anche il pensare e il conoscere che caratterizzano l’uomo 
come animale simbolico si costruiscono in linguaggio e con il 
linguaggio. Il linguaggio non è solo strumento del comunicare 
ma anche del pensare” (Sartori, 1998, p.6).  

In questo compito di trasmissione di conoscenza, il sistema 
mediale può agire come un formidabile “terapeuta del pregiu-
dizio” e dello stereotipo. Sulla stampa, sulla radio, sulla Tv, 
sull’informazione veicolata dai social media grava una respon-
sabilità enorme a cui i giornalisti, i blogger e gli operatori 
dell’informazione e della comunicazione non possono sottrarsi. 
Essi tutti sono chiamati ad un ruolo di consapevolezza civile del 
proprio ruolo, di sensibilità sociale, di sintonia con i suoni più 
delicati e profondi della società pluralistica entro cui siamo ca-
lati. Nessuno si può sottrarre – con la scusa di dover solo infor-
mare, di doversi solo limitare alla superficie non-responsabile 
del fare cronaca – ad un compito e ad una responsabilità che ac-
compagnano i mass media sin dal loro nascere. Di qui l’impor-
tanza della formazione delle nuove leve del giornalismo e dei 



CAPITOLO II 44 

comunicatori; ma anche l’aspetto strategico della formazione di 
una classe di professionisti dell’informazione che non può più 
raccontare e testimoniare la società in cui opera con strumenti di 
lettura vetusti o, peggio, connotati da malafede e omissione. 

La razza e il razzismo. Si parla spesso di razzismo e si 
fanno professioni di estraneità a comportamenti razzisti – anche 
da parte di persone che di fatto assumono atteggiamenti discri-
minatori – senza aver chiarito il significato del termine “razza”. 
Il vocabolo “razza” dà per scontata l’idea che alcuni gruppi di 
persone possano essere classificati o identificati come “razze” 
portatrici di caratteristiche immutabili e congenite, responsabili 
dei loro comportamenti e del loro essere (Bolaffi e altri, 2004, 
p.262). Vi è nell’idea della “razza” un qualche cosa di immuta-
bile, di antico, di connaturato, di ancestrale, di causale rispetto a 
quanto viene dopo. 

Lo scrittore e cantautore emiliano Francesco Guccini, in 
una canzone-invettiva della seconda metà degli anni settanta del 
Novecento (“L’Avvelenata”), si rivolge ai suoi critici e detratto-
ri che lo contestano cantando testualmente: “Chiedo tempo, so-
no della razza mia, per quanto grande sia / il primo che ha stu-
diato”. Qui “razza” identifica l’appartenenza familiare, il ceppo 
e lo sviluppo di rapporti parentali tenuti assieme da un semplice 
cognome, che tradizionalmente in Italia è il cognome maschile. 
Guccini, gratificato con un “Premio Montale” per le sue doti 
poetiche espresse in musica, usa con sapiente partecipazione au-
toironica il termine “razza” come l’hanno usato i nonni e i bi-
snonni degli attuali “padani” (e probabilmente di altre pianure e 
di altre montagne italiche). Razza sta qui a significare un grup-
po coeso e caratterizzato da una storia condivisa; un gruppo “al-
tro” rispetto alle altre e differenti storie familiari e agli altri 
gruppi, con una caratterizzazione somatica, con valori condivisi, 
con un senso di appartenenza, con “radici” (per citare il titolo di 
un’altra canzone del Guccini) comuni e profonde. 

Sempre Guccini, in una canzone di fine anni ottanta (“Aemi-
lia”), così si esprime: “Emilia sdraiata fra i campi e sui prati, la-
gune e piroghe delle terramare, / guerrieri del Nord dai capelli 
gessati, ne hai visti passare! / Emilia allungata fra l’olmo e il 
vigneto, voltata a cercare quel mare mancante / e il monte Ap-
pennino rivela il segreto e diventa un gigante. / Lungo la strada 
fra una piazza e un duomo hai messo al mondo questa specie 
d’uomo: / vero, aperto, finto, strano, chiuso, anarchico, verdia-
no... brutta razza, l’emiliano!”. Qui la “razza” si fa termine delle 



LA COMUNICAZIONE INTERCULTURALE 

 

45

profondità geografiche, etniche, ambientali e culturali, persino 
caratteriali. Dal ceppo familiare, stavolta Guccini – che incide 
con la voce il vocabolo “razza” svuotandolo, con la sua solita 
ironia di cantastorie colto, di ogni riferimento autentico e veri-
tiero – ci porta ad entrare in una connotazione che sconfina nel 
“gruppo etnico”.  

Questo richiamo ad uno dei più colti e geniali cantautori i-
taliani degli ultimi 50 anni vuole testimoniare come il termine 
“razza” sia stato per decenni impregnato nella lingua e nei dia-
letti regionali, al di là della retorica nazionale del ventennio di 
dittatura fascista. E come l’espressione “razza”, nel senso co-
mune popolare raccontato dalle canzoni che rimbalzano con le 
loro melodie fra milioni di persone, sia stata qualcosa di cultu-
rale e di popolare, che è andato (e ancora spesso va) oltre le 
speculazioni pseudoscientifiche. È stata insomma un “qualcosa 
di culturale” che ritorna ciclico nel raccontarsi popolare. Il pro-
blema è che se è giustificato un uso ironico della parola “razza”, 
come fa Guccini svuotandone il senso di identità fisica immuta-
bile e di superiorità e inconciliabilità con altre “razze”, non ne è 
giustificato un utilizzo nei media come se si trattasse di un dato 
di fatto e di un’espressione veritiera, scientifica.  

Si parla di “razzializzazione” (Bolaffi e altri, 2004, p.262) 
per indicare l’estensione della valenza razziale, della differenza 
fra “razze” e della superiorità dell’una sull’altra, ad una relazio-
ne, pratica sociale o gruppo non classificabili in precedenza. Vi 
è in questo processo l’idea che alcuni gruppi possano essere 
classificati o identificati come “razze” che possiedono caratteri-
stiche intrinseche e immutabili, responsabili delle loro capacità 
e dei loro comportamenti; a questo si aggiunge la convinzione 
di una gerarchia delle “razze”, per cui l’una è superiore all’altra; 
per arrivare alla presunzione secondo la quale le caratteristiche 
razziali determinano i tratti culturali e una cultura più avanzata 
è segno di una superiorità razziale. Eppure l’Unesco, attraverso 
una serie di dichiarazioni nel corso degli anni (dal 1950 al 
1976), sulla base di conoscenze genetiche e di analisi antropo-
logiche, ha confutato il concetto biologico di “razza” e le tipo-
logie razziali (Bolaffi e altri, 2004, p.263). La genetica dimostra 
che fra due persone dall’eguale colore della pelle e con tratti 
somatici simili – due “italiani”, ad esempio – vi sono differenze 
medie molto maggiori che fra due popolazioni differenti e che 
abitano a migliaia di chilometri di distanza (italiani e giappone-
si, per fare un esempio). 



CAPITOLO II 46 

“La credenza che è alla base della razza si fonda infatti su 
un postulato indimostrabile: quello secondo cui vi sarebbe un 
nesso, un rapporto di determinazione o di causalità tra caratteri 
somatici, fisici, genetici e caratteri psicologici, intellettivi, cul-
turali, sociali (…). A partire dal biologico – meglio, da un bio-
logico socialmente definito come tale – si pretende di descrivere 
e classificare ciò che è squisitamente storico e sociale, vale a 
dire i gruppi umani con le loro tradizioni, le loro culture, le loro 
lingue, la loro memoria, la loro esistenza storica. In realtà non 
esistono le razze, ma dei gruppi umani razzizzati. Alla base del-
la costruzione della razza e dell’ideologia razzista vi è uno spe-
cifico dispositivo teorico: la naturalizzazione dell’Altro, vale a 
dire la propensione a tradurre le differenze culturali in termini 
di differenze naturali, a ridurre a natura il sociale, a trascrivere 
in chiave naturalistica le caratteristiche in base alle quali deter-
minati individui vengono distinti dal resto della popolazione o 
addirittura dal resto del genere umano”, per essere discriminati, 
resi inferiori e in alcuni casi segregati e sterminati (Rivera, 
2001, pp.154-155). 

La differenza somatica demarca l’alterità in senso negativo, 
quando parliamo di “razza” e di razziale. Il titolare un articolo 
che racconta di una partita fra persone con differenti colori della 
pelle impiegando la frase “Finisce 2-1 la prima partita del tor-
neo multirazziale di calcio”, trasmette al lettore la convinzione 
di una differenza inconciliabile; di una diversificazione umana 
che segna in modo indelebile il “nostro” e il “loro”, l’essere di 
una certa “razza” e l’appartenere a un’altra “razza”. Una diver-
sificazione umana che partendo dai tratti somatici si allarga ad 
un’inconciliabilità culturale, caratteriale, comportamentale e di 
abitudini. Proprio la concezione negativa della diversità porta a 
considerare inferiori taluni gruppi umani, caricando la differen-
za somatica e “razziale” di connotati che non hanno alcun fon-
damento nella realtà e nella scienza. 

Chiariti gli equivoci legati all’idea di “razza”, possiamo de-
finire il razzismo come il ricondurre il comportamento dell’in-
dividuo alla “razza” (al gruppo umano razzializzato) cui esso 
appartiene e, soprattutto, l’uso politico di alcuni risultati appa-
rentemente scientifici, per indurre alla credenza circa la superio-
rità di una “razza”, di un gruppo, rispetto ad altri gruppi umani. 
Si tratta di un uso politico della “diversità”, di un ricorso alla 
“razzializzazione” e al concetto di superiorità gerarchica con lo 
scopo di giustificare e consentire atteggiamenti di discrimina-



LA COMUNICAZIONE INTERCULTURALE 

 

47

zione e di persecuzione nei confronti dei gruppi (delle “razze”) 
ritenuti inferiori (Matteucci, 1990, p.934). 

Razzismi possibili. Balbo e Manconi (1990, pp. 91 e 
segg.) danno una classificazione dei razzismi possibili nella so-
cietà italiana che possiamo riscontrare nelle cronache dei gior-
nali e della Tv: a) il razzismo addizionale o da allarme; b) il 
razzismo concorrenziale; c) il razzismo culturale. Il “razzismo 
addizionale o da allarme” è l’atteggiamento offensivo e/o di-
scriminatorio che nasce dalla sovrapposizione, o addizione, tra 
una differenza (somatica e/o etnica e/o culturale) e un fattore di 
allarme sociale. La minaccia sociale può essere reale o – co-
munque – può essere avvertita come tale da strati di popolazio-
ne. In quei gruppi di persone, oltre alla sensazione di un perico-
lo incombente, si manifesta il bisogno di identificarne la fonte 
(il responsabile) in qualcuno esterno alla comunità. Tanto più 
efficacemente e rapidamente funziona tale meccanismo quanto 
più quel responsabile, vero o presunto che sia, e la categoria o il 
gruppo di appartenenza, rivelano un tratto di diversità (somatica 
e/o etnica e/o culturale) che consenta non soltanto il riconosci-
mento immediato, ma anche l’immediata e preventiva presa di 
distanza. 

Il “razzismo concorrenziale” è l’atteggiamento offensivo 
e/o discriminatorio che nasce dalla difesa del controllo simboli-
co e materiale sul territorio e sulle sue risorse. La competizione 
può concentrarsi, oltre che sui posti di lavoro, sulla disponibilità 
di servizi (in particolare, l’abitazione e, poi, i mezzi di trasporto, 
l’assistenza sanitaria, i luoghi di ristorazione); sulla precedenza 
nella fruizione di essi e sulla ripartizione degli svantaggi deter-
minati dalla loro insufficienza (di numero e di qualità). Quella 
competizione può nascere dal timore che l’arrivo di stranieri in 
alcune strutture (quelle scolastiche, ad esempio) possa abbassa-
re gli standard qualitativi delle prestazioni offerte. Si dà inoltre 
concorrenza laddove si amministrano spazi fisici e sociali, op-
portunità (di vita, di reddito, di relazione) e beni simbolici che 
ne derivano. 

Il “razzismo culturale o intolleranza etnocentrica” è l’atteg-
giamento offensivo e/o discriminatorio che nasce dalla difesa 
della propria cultura, del proprio sistema di valori e del proprio 
stile di vita e dal rifiuto (o svalutazione) di cultura, valori e stile 
di vita altrui. È un atteggiamento che può diffondersi più rapi-
damente a seguito del passaggio da una immigrazione individu-
ale e atomizzata ad una aggregata e articolata per comunità: 



CAPITOLO II 48 

comunità che non si mimetizzano ma che affermano una identi-
tà etnica (più identità etniche), fatta di cultura e di tradizione, di 
riti propri e di autonome forme di vita. 

Balbo-Manconi (1990, p.80) definiscono poi il “passaggio 
cruciale” nella diffusione di comportamenti di intolleranza ver-
so altri gruppi etnici e culturali, quando dall’ostilità occasionale 
(episodi di razzismo) si arriva al rifiuto e alla discriminazione 
sistematici (situazioni di razzismo): “Episodi di razzismo sono 
quegli atti, singoli o collettivi, prodotti da stati contingenti di 
tensione o da occasionali esplosioni di ostilità contro individui 
appartenenti ad altre etnie; atti che non presentano elementi di 
sistematicità, che non si inseriscono in fasi e contesti di diffusa 
intolleranza, che non richiedono strutture di organizzazione o 
attori politici che li incentivino e li gestiscano. Situazione di 
razzismo è quell’insieme di atteggiamenti, atti e strutture – a-
scrivibili a un gruppo sociale o a un segmento di popolazione e 
di territorio o a una formazione organizzata – che discrimina in-
dividui appartenenti ad altre etnie. Si ha propriamente una si-
tuazione di razzismo quando le procedure di discriminazione 
tendono a stabilizzarsi e a produrre e utilizzare strutture orga-
nizzative; e quando intervengono attori intenzionati a tematizza-
re politicamente la questione”. 

“L’ideologia razzista articola elementi teorici e dottrinali 
con discorsi ‘spontanei’: essa è, per dirlo con una formula, un 
sistema di rappresentazione che si esprime in pratiche discorsi-
ve. Il razzismo tuttavia non è riconducibile all’ideologia: esso è 
un fatto sociale totale, costituito da una molteplicità di dimen-
sioni – culturale, psicologica, comportamentale, istituzionale, 
politica, mediatica – che si alimentano vicendevolmente” (Rive-
ra, 2001, p.280). 

Il razzismo segue percorsi sovente subdoli, creando un mo-
vimento circolare fra il passaparola tra le persone, la convinzio-
ne dominante nell’opinione pubblica e i mass media. “Tutti i 
razzisti che ho incontrato, in Europa e fuori, salvo qualche de-
mente vestito di pelle nera con teschi e tibie, dicono una stessa 
cosa. Quella stessa frase che anche in Italia risuona con sempre 
maggiore frequenza da due anni a questa parte ovvero da quan-
do esiste l’immigrazione di massa e il razzismo: io non sono 
razzista. Anzi, il razzismo non esiste”. (Nirenstein, 1990, p.14). 
In realtà, scrive Nirenstein (1990, pp. 15-16) il razzismo esiste 
in tutto il mondo, ed anche da noi. Da quando l’immigrazione si 
è moltiplicata e diffusa, vari ordini di motivi hanno infiammato 



LA COMUNICAZIONE INTERCULTURALE 

 

49

le menti e sono diventati vita quotidiana: basti pensare all’ir-
ritazione di chi vede “invaso” il proprio territorio da una torma 
che scalza le regole tradizionali, scavalca le leggi, infrange le 
norme del mercato del lavoro, incrementa la criminalità. Si po-
trebbe pensare che questi sono tutt’al più argomenti per xenofo-
bi (ovvero, per chi rifiuta e disprezza tutto ciò che è straniero e 
vede nell’estraneo una fonte di paura oltre che un nemico).  

Il razzismo è un fenomeno occidentale e moderno, non qual-
cosa di connaturato alla natura umana (Rivera, 2001, pp.281-
282). Va distinto dall’etnocentrismo, termine con cui si indica la 
tendenza a considerare il proprio gruppo di appartenenza e la 
propria cultura come i più giusti, i più autentici, i più centrali e 
paradigmatici. Il razzismo giustifica l’assoggettamento e la di-
scriminazione; ha delle radici storiche e sociali e assume come 
bersaglio principale i gruppi socialmente e politicamente più 
deboli o marginali, oppure i gruppi considerati minacciosi per 
gli interessi di gruppi maggioritari o dominanti. 

Nirenstein (1990, p.17), sottolinea che c’è sempre stata 
dell’innocenza e della confusione mentale nel razzismo: il raz-
zismo è un’ideologia sfuggente e differenziata e da noi non è 
diverso che altrove. Le sue inconsapevoli radici culturali varia-
no: dall’idea che non sia colpa loro come si sente dire, che i mo-
tivi della diversità stiano in un insieme di mutazioni causate 
dall’ambiente, dalla miseria, dal caldo; alla convinzione (molto 
più diffusa di quanto non appaia) che il guaio stia nel nocciolo, 
nell’anima, nella creazione; o anche che si tratti di una situazio-
ne che nel tempo potrà evolvere e migliorare. Il razzismo che è 
sotto i nostri occhi, e che sentiamo dentro, non ha niente a che 
fare con la malvagia tendenza sociale e politica cui siamo abi-
tuati ad associarlo: il fascismo, il totalitarismo, l’autoritarismo. 
Il razzista odierno non è affatto fascista o criptofascista, catego-
rie che consentirebbero di combattere il problema politicamen-
te: è un razzista democratico. 

Il razzismo ha solide radici nei rapporti sociali e nei pro-
cessi economici e culturali che oggi vanno determinandosi (Ri-
vera, 2001, p.283). È infatti un fenomeno subdolo, difficile da 
decifrare e proprio per questo insidioso e pericolosissimo. Il 
“razzista democratico” ama la democrazia con il suo sistema di 
regole e di diritti, si è costruito da solo il proprio discreto livello 
professionale ed economico, ha in sé la forza e la volontà per 
crescere ed espandersi, ha lasciato dietro di sé un mondo che 
non esiste più e quello con cui si trova a fare i conti è atomizza-



CAPITOLO II 50 

to, discontinuo, “insicuro”. “Non bisogna mai dimenticare che i 
valori che non hanno formato la base più crudele del razzismo 
sono rimasti tuttavia alle fondamenta di tutto quanto il razzismo 
moderno: la pulizia, l’onestà, la serietà morale, il duro lavoro, la 
vita familiare, cioè gli ideali che nel XIX secolo soppiantarono 
la frivolezza e il dolce far niente, la gioia di vivere da farfalloni, 
che vennero attribuiti agli antenati del secolo precedente. La ri-
spettabilità sociale è stata sempre un’alleata fondamentale del 
razzismo” (Nirenstein, 1990, p.49). 

Come osserva Van Dijk (2011), il razzismo trova nei media 
un canale di diffusione importante, dato che esso non è connatu-
rato all’essere umano, ma è appreso. Il razzismo può essere pre-
sente nei media in tre modi, soprattutto nell’azione di rappre-
sentazione del gruppo discriminato (Wieviorka, 1997, pp.96-
98): “La più evidente di queste rappresentazioni mostra l’indi-
viduo o il gruppo vittima del razzismo in termini sprezzanti, li 
descrive come sporchi, abietti, disprezzabili e inferiori. In que-
sta prospettiva, i media costruiscono l’Altro come un ladro, uno 
stupratore, un criminale innato, e anche come un individuo i-
gnorante e illetterato, addirittura arretrato (…). I media parteci-
pano alla logica del far sentire inferiori, che è spesso la base del 
sovrasfruttamento (…). Il razzismo può essere dato dall’assenza 
o eliminazione, dai media, del gruppo discriminato (…). In que-
sto caso il razzismo prodotto dai media è nella negazione, nel 
diniego dell’esistenza, o di qualsiasi evento umano (…). Un ter-
zo tipo di razzismo nei media è dato dall’aver reso l’Altro un 
oggetto estetico. Pertanto egli esiste, è riconosciuto e la sua dif-
ferenza fisica viene apparentemente valorizzata. Tuttavia, que-
sto viene fatto in termini sospetti, che lo assimilano a un anima-
le, riducendolo a un’essenza, insistendo sui suoi aspetti anima-
leschi e naturali”. 

L’etnia e l’etnicità. Il concetto di “etnicità” si fonda su tre 
elementi: l’appartenenza a un gruppo, che può dipendere da una 
scelta interna operata da un certo numero di individui, oppure 
ad essi imposta dall’esterno e che in ogni caso implica la con-
trapposizione noi-loro (gli altri); la ricerca dell’identità comune 
da parte dei membri del gruppo; il riconoscimento da parte degli 
altri di stereotipi più o meno coerenti comuni ai membri del 
gruppo stesso (Bolaffi e altri, 2004, p.133). L’insistere sui con-
cetti di etnicità e di etnia, quest’ultima assimilabile per alcuni 
alla “razza” tanto da distinguersi soprattutto per i tratti fisici e 
somatici, rischia di portare ad una visione distorta della diversi-



LA COMUNICAZIONE INTERCULTURALE 

 

51

tà e della convivenza fra gruppi. L’uso insistito dell’aggettivo 
“etnico”, da parte dei mass media, porta a fissare in immutabili 
e impenetrabili diversità i gruppi umani provenienti dalle varie 
regioni della Terra. Tanto che “multietnico”, sui mass media, sta 
a significare la convivenza di persone completamente diverse, 
inconciliabili e unite solo da rapporti di tolleranza e di educa-
zione, come dimostrano le rappresentazioni date dalla stampa 
della città di Londra all’indomani degli attentati del 7 luglio 
2005. È stata la ragione compensatoria e comparativista dell’an-
tropologia a istituire unità etniche laddove v’era (vi è) un conti-
nuum socio-culturale (Rivera, 2001, pp.138-139): “L’etnia, co-
me la tribù, è dunque anzitutto una convenzione, una categoria, 
un modello di percezione e di ordinamento cognitivo, che va a 
differenziare gli altri – talvolta a stigmatizzarli – e a definire sé 
stessi, talvolta per autovalorizzarsi. Ma spesso succede che la 
categoria venga abusivamente deificata cosicché da convenzio-
ne si trasforma in dogma. In tal modo le etnie rischiano d’essere 
naturalizzate al pari delle ‘razze’, d’essere trasformate da cate-
gorie sociali in realtà quasi-naturali”. 

Come osserva ancora Rivera (2001, pp.139 e segg.) le etnie 
– gruppi socio-culturali caricati di significati distintivi e reificati 
sulla base di somiglianze fisiche – e l’etnicità sono investite di 
cariche affettive ed emotive; e come tali hanno una loro inci-
denza sulla realtà sociale. Non sono qualcosa di vuoto e di in-
nocuo. Si fanno strumenti, amplificati dai mass media, per leg-
gere e interpretare la realtà, ingessando così la società in un 
rapporto di estraneità e di inconciliabilità che sono il contrario 
di un approccio interculturale e relazionale. Non solo: spesso 
l’etnicità esprime o maschera interessi, rapporti e conflitti di 
classe dove un certo gruppo ha interesse a mettere o a mantene-
re in condizioni di svantaggio e di inferiorità un altro gruppo, 
“etnico” ovviamente. Il richiamo all’etnicità offre un orizzonte 
simbolico e identitario, e la possibilità di mobilitare anche chi 
non ha gli stessi interessi della minoranza ricca che vuole sfrut-
tare gli altri: così la massa, pur non avendo particolari privilegi 
da difendere si sente comunque minacciata da chi è diverso. 

Potremmo dire che etnia ed etnicità hanno sostituito in mol-
te persone concetti come “classe, sfruttamento, proletariato, ca-
pitalista”. Lo scontro, da politico-sociale s’è fatto socio-cultu-
rale, in una guerra fra poveri dove il sistema dei media mette in 
campo l’artiglieria della propria capacità simbolica e di mobili-
tazione delle coscienze. Come viene spiegato da Bolaffi e altri 



CAPITOLO II 52 

(2004, p.134), l’etnicizzazione designa la tendenza a dare im-
proprie spiegazioni o interpretazioni di carattere etnico a tensio-
ni o conflitti di carattere sociale, o comunque di altra natura. Il 
linguaggio, sovente di stampo militare, dei giornali incrementa 
quella tendenza avvalorando – come in una profezia che si au-
toavvera – l’idea di uno scontro di civiltà, di etnie, di sistemi 
culturali differenti. 

I problemi, gli atteggiamenti, le condizioni che abbiamo vi-
sto a proposito del razzismo si ripresentano nel momento in cui 
etnia ed etnicità sostituiscono nel linguaggio corrente termini 
come “razza” e “razziale”. Gli odii etnici sostituiscono i “razzi-
smi possibili” quando assistiamo ad uno spostamento dello 
scontro sociale dalla situazione concreta a quella culturale (“et-
nica” appunto). “Occorre chiedersi se i fenomeni di scontro et-
nico siano dovuti a fenomeni quali la categorizzazione o la di-
scriminazione sociale. Ci si chiede, cioè, se un gruppo viene te-
nuto in condizioni di inferiorità a causa della differenza cultura-
le o dell’interesse economico” (Santerini, 2003, p.53). 

La “differenza culturale” serve talvolta da copertura delle 
disuguaglianze sociali, economiche, di stato giuridico. Essa ca-
talizza, anche sui giornali, gli elementi dello scontro sociale e 
indirizza verso un canale sicuro quelli che potrebbero essere e-
lementi dirompenti per il sistema su cui si regge la società. Il 
problema è che il binario morto dello scontro etnico può disto-
gliere da altre più pericolose derive gli elementi esplosivi dello 
scontro fra poveri e ricchi, tra sfruttati e sfruttatori, tra emargi-
nati e privilegiati, ad una sola condizione: che esso permanga 
entro limiti ristretti, in ambienti controllati. Nel momento in cui 
quello scontro etnico si allarga e assume connotazioni e dimen-
sioni maggiori, come in una continua escalation, scivoliamo 
nello “scontro di civiltà”. 

Abbiamo visto sopra che i mass media, per la loro partico-
lare prassi comunicativa sia nell’informazione che nella fiction, 
tendono a cristallizzare le differenze: hanno bisogno di certezze, 
non potendo accettare i “forse”, i dubbi, gli interrogativi. Nel 
loro tentare di farsi specchio del reale, sono portati a risolvere le 
incertezze e a proporre canoni interpretativi che irrigidiscono la 
visione dei fatti, che forniscono una lettura rassicurante anche là 
dove vi è tensione, paura. Lo spunto etnico diventa allora quan-
to mai utile per un giornalismo che ha capito – a livello di cultu-
ra redazionale – l’inconsistenza pratica e scientifica di concetti 



LA COMUNICAZIONE INTERCULTURALE 

 

53

come la “razza”, il “razziale” e di letture che propongono un’uma-
nità “multirazziale”. 

La differenza culturale slitta nella differenza etnica e questa 
viene assunta dai mezzi di comunicazione come strumento di 
lettura della società complessa e pluralistica in cui viviamo. Si 
tratta di una lettura spesso compiacente con il lettore; o, meglio, 
con una certa idea di lettore che i giornalisti si sono fatti: un let-
tore-tipo che non è frutto di ricerca, ma del cosiddetto “fiuto-
giornalistico”, di una sensibilità e di un accordo con il pubblico 
che non hanno basi scientifiche né certe. In questo ammicca-
mento al lettore-tipo, il sistema dei media tiene conto della ne-
cessità di semplificazione, di riduzione della complessità e 
dell’incertezza che il suo “pubblico ideale” chiede. E a quella 
necessità conforma le sue pratiche lavorative, il taglio informa-
tivo dei notiziari, il modo di fare televisione, la scelta dei titoli e 
la scelta degli argomenti. Una lettura semplificata, e una scrittu-
ra sovente superficiale, si accompagnano a testi di difficile 
comprensione per il lettore medio; e questo lo si deve al taglio 
“generalista” delle televisioni e dei maggiori giornali italiani. 

Una delle scelte informative è quella della “etnicizzazione 
del crimine”: l’associare un atto illegale o un reato ad una carat-
teristica che si presume etnica. “Branco di romeni violenta ra-
gazza”, “Albanese accoltella a morte un barista”, “Marocchini 
coinvolti in una rissa” e altre titolazioni del genere infondono 
nel lettore la convinzione che un certo reato sia connaturato agli 
appartenenti ad una certa nazionalità, ad una certa “etnia”. Assi-
stiamo anche qui ad uno spostamento da una possibile lettura 
sociale (il crimine come frutto di emarginazione, di bisogno, di 
devianza dettati da precise condizioni ambientali) ad una deriva 
culturale, per cui l’illegalità appartiene ad un gruppo determina-
to e connotato culturalmente (“etnicamente”). Questa posizione 
spinge il pubblico a credere che “tutti i romeni” sono violentato-
ri di donne, in una generalizzazione la quale si pone come pre-
messa di atteggiamenti pregiudiziali, discriminatori e in pro-
spettiva razzisti. 

Locuzioni come “società multietnica” e “società multicul-
turale” comportano qualche rischio. Se ad una prima lettura si 
possono leggere come allusioni ad una società dove la diversità 
culturale è una realtà e come tale è rispettata, in un quadro di 
pacifica convivenza fra comunità dalle origini differenti, ad una 
più attenta lettura esse presentano dei difetti. Si tratta di difetti 
amplificati, quando non indotti, dai mass media nella loro azio-



CAPITOLO II 54 

ne di “cristallizzazione mediale” della realtà. “Chi le pronuncia 
generalmente immagina che le diverse ‘comunità’ o ‘etnie’ sia-
no entità stabili, definite e definitive, invece che appartenenze 
mutevoli, in divenire, continuamente sottoposte a contamina-
zioni e apporti provenienti da culture diverse. In questa visione, 
inoltre, in genere si pone l’accento più sul problema del mante-
nimento e della difesa delle differenze culturali che su quello 
del conseguimento dell’uguaglianza dei diritti e delle opportuni-
tà di coloro che appartengono a gruppi non maggioritari” (Rive-
ra, 2001, p.148). 

Ecco che la definizione dell’etnia come “gruppo accomuna-
to da determinati caratteri fisici, linguistici e culturali” (Grande 
dizionario Garzanti della lingua italiana) mostra tutti i limiti di 
una concezione statica. Quei “determinati caratteri” sono carat-
teri mutevoli, soggetti a cambiamento con il tempo, con gli in-
contri, con le migrazioni, con la comunicazione. I concetti di 
“razza” e di “etnia”, se non si tiene presente la loro mutevolezza 
e l’essere essi portati cambiamento, rischiano di assumere i ca-
ratteri della rigidità e dell’immutabilità, portandoci fuori strada. 

L’identità. “Tutti noi, in termini antropologici, costituiamo 
un complesso identitario. Ogni identificazione si costruisce en-
tro un sistema di relazioni, che può essere una famiglia, un vil-
laggio, una regione, una città, un Paese internazionalmente co-
nosciuto o l’insieme di questi sistemi relazionali. Ci si identifica 
in una rete di appartenenza o nell’appartenenza mitica che riman-
da a una comunità religiosa, a una comunità nazionale, a una 
comunità di qualsiasi genere o tipo” (Gallissot, 2001, p.189). 
Come per l’etnia, anche per l’identità vi è rischio di fraintendi-
menti e di una concezione e visione statiche, storicamente de-
terminate, immutabili. Invece, l’identità è un processo, cambia 
mantenendo delle costanti, muta ed evolve, si arricchisce 
dall’incontro e dal dialogo. 

I concetti di identità personale e di identità socio-culturale 
“includono le caratteristiche della processualità e consentono al 
soggetto di avvalersi di nuovi apporti in un cammino che va 
sempre verso nuovi traguardi. È chiaro che l’intelligenza ha un 
ruolo rioritario negli apprendimenti e ciò comporta, nel nostro 
problema, che l’interazione tra singoli come tra gruppi, ha senso 
quando apporta nuove conoscenze, le quali sono possibili nella 
misura in cui si riesce a capire effettivamente l’Altro ed entrare 
nella sua mente per rendersi conto com’egli pensa e perché agi-
sce in un certo modo. Tale fatto cognitivo è una sorta di pensie-



LA COMUNICAZIONE INTERCULTURALE 

 

55

ro migrante che va nella mente dell’Altro e poi torna alla pro-
pria arricchito” (Secco, 1996, pp.15-16).  

Rispetto a una visione statica e anchilosata, quando si parla 
di identità è più opportuno ricorrere a un concetto di identità 
decentrata, ambivalente, contraddittoria, dipendente dal conte-
sto e de-essenzializzata rispetto al passato (Bolaffi e altri, 2004, 
p.160). Come osserva Santerini (2003, p.46) il concetto di iden-
tità adottato dall’educazione interculturale è quello relazionale, 
in cui l’identità si costruisce di continuo entro gli scambi socia-
li, evitando chiusure imposte dal di fuori e stigmatizzazioni. Il 
senso di identità si sviluppa in relazione all’Altro, al rapporto 
che instaura. Questo tipo di relazioni è di conseguenza molte-
plice; mentre le identità si pongono in modo plurale, con una 
moltiplicazione cosciente delle appartenenze. “L’identità di o-
gnuno di noi è variabile, plurale, multidimensionale, non ridu-
cibile, come oggi si tende a fare, alla sola identità etnica, reli-
giosa o nazionale. Proprio perché essa è un fenomeno relaziona-
le e dinamico, piuttosto che di identità occorrerebbe parlare di 
processo e di strategie identitarie” (Gallissot, 2001, p.189). 

Sirna Terranova (1997, pp.44-45) illustra le diverse identi-
tà. L’identità etnico-culturale rappresenta, nel suo costituirsi, un 
momento centrale della crescita di una persona e indica il suo 
radicamento in un particolare humus sociale, da cui trarre le 
prime caratteristiche e i primi riferimenti essenziali: quell’iden-
tità rappresenta il substrato a cui si resta in qualche modo sem-
pre collegati, le radici che convivono con noi e che di noi la-
sciano tracce nella storia e nell’esperienza di vita successiva. 
L’identità personale è più complessa e articolata; è multidimen-
sionale e composita e rimanda, oltre che alla cultura originaria, 
anche alle molte appartenenze ideali, religiose, politiche, con-
cettuali scelte dal soggetto: appartenenze che aiutano la persona 
a definirsi come autonoma, creativa e capace di progettualità. 
Possiamo qui parlare di “dialettica delle appartenenze” (Sirna 
Terranova, 1997, p.45). 

Diventa allora più chiaro quanto affermano Albarea-Izzo 
(2002, p.105) nel sottolineare cosa l’identità non è: “L’identità 
dell’io, nella sua persistenza nel tempo, non è l’identicità, ossia 
il rimanere identici o bloccati nello sviluppo personale nono-
stante le esperienze, le scelte alternative e le correzioni di per-
corso. L’identità non è neppure l’essenza (nucleo immodificabi-
le e congenito) della personalità. Non si nasce nomadi o stabili 
per natura. Concorrono bensì alla formazione dell’identità (trat-



CAPITOLO II 56 

to basilare della personalità) l’avvicendarsi dei gruppi e dei ruo-
li con cui la persona deve confrontarsi”. 

All’identità contribuisce l’educazione che, sottolinea Porte-
ra (2004, p.188), “si colloca al centro dello sviluppo sia della 
persona sia della comunità. Il suo compito è di consentire a cia-
scuno di mettere a frutto pienamente i propri talenti e di schiude-
re le proprie potenzialità creative, tenendo anche conto dell’am-
biente fisico e geografico circostante. In una società complessa 
il soggetto necessita inizialmente di conoscere sé stesso, per poi 
potersi dischiudere e stabilire rapporti appropriati con gli altri. 
L’educazione, in questo senso, potrebbe essere considerata co-
me un viaggio interiore, le cui tappe corrispondono a quelle di 
una continua maturazione della personalità, ad una ricerca della 
forma migliore di vita, non solo propria ma anche per chi vive 
accanto”. 

La formazione dell’identità in un contesto multiculturale – 
segnatamente in una situazione di migrazione – è stata studiata 
da Portera che nelle conclusioni della sua ricerca (1997, p.224) 
rileva come uno dei rischi dei giovani migranti sia quello di 
“divenire stranieri persino a sé stessi; di non riuscire a rendersi 
conto e ad esprimere liberamente il proprio pensiero, i propri 
valori, gli standard culturali interiorizzati”. La risposta non può 
che essere, osserva Portera, quella dell’accettazione della diver-
sità, dell’alterità, da parte degli educatori: “Solo in questo mo-
do, tali giovani potranno essere messi in grado di portare alla 
luce i propri tesori sommersi (l’arricchimento che scaturisce 
dalla conoscenza di più lingue, di più modalità comportamenta-
li, di più strategie di soluzione dei problemi) e metterli a dispo-
sizione per l’arricchimento e la crescita personale e collettiva” 
(1997, pp.224-225). 

La cultura. Il significato del termine “cultura” è duplice: 
da un lato, esso indica il patrimonio formativo e informativo 
dell’individuo; dall’altro si riferisce all’insieme dei modi di vi-
ta, valori e cognizioni, propri di un certo gruppo sociale e tra-
smessi da una generazione all’altra (Bolaffi e altri, 2004, p.96). 
“L’uomo tende a non riflettere sulla propria cultura poiché essa 
è talmente parte di sé che egli la dà per scontata. Solo confron-
tandosi con sensibilità, credenze e abitudini diverse ci si accor-
ge di condividere certe idee e usanze con un determinato grup-
po. (…) È solo dal confronto con altre comunità, quindi, che 
scaturisce la consapevolezza delle differenze o delle somiglian-
ze culturali” (Ember-Ember, 2004, p.25). 



LA COMUNICAZIONE INTERCULTURALE 

 

57

In una situazione sociale complessa e articolata, la cultura 
non è un qualche cosa di dato per sempre. “L’ascrizione a una 
identità culturale da parte di un’altra serve a identificare e sepa-
rare il ‘noi’ dal ‘loro’. Esso mostra che la cultura, come l’etnici-
tà, non esiste in quanto struttura, ma come uno ‘stato d’animo’, 
un fatto della coscienza che organizza le differenze e le etero-
geneità fra le società, e fra gli individui e i gruppi sociali all’in-
terno di una società. Ciò equivale a dire che le culture non ri-
flettono un’unità reale, ma esprimono uno stile di vita, un in-
sieme di simboli condivisi dagli individui che ne fanno parte, 
simboli ai quali però essi non danno necessariamente il mede-
simo contenuto e neppure la stessa interpretazione. (…) La cul-
tura è anzitutto un oggetto intellettuale, il prodotto di una rap-
presentazione, che può essere quella del gruppo che si auto-
descrive, quella che distingue il ‘noi’ dal ‘loro’, oppure quella 
dell’antropologo che studia un certo gruppo” (Kilani, 2001, 
p.29).  

Perché gli operatori dell’informazione non riescono a co-
gliere la dinamicità della cultura? Proprio loro, che hanno visto 
mutare – con l’informatica, la telematica, la multimedialità e i 
social network – la cultura professionale a cui hanno sempre 
fatto riferimento. Come sottolinea Rivera, da tempo è stata ab-
bandonata dagli antropologi “la concezione delle culture – quel-
le degli altri in particolare – come universi più o meno separati, 
chiusi e incomunicabili, dotati di compattezza e stabilità; la ri-
duzione delle culture altre a folclore oppure alla sola sfera del 
religioso e/o del magico; la rigida identificazione fra individui e 
cultura di appartenenza; l’insistenza sulla cultura come dato o-
riginario, patrimonio ancestrale, ‘radici’, quindi quasi come una 
seconda natura” (2001, p.77).  

È bene evitare una mitizzazione della cultura, una sua reifi-
cazione. Vi è il rischio – come per l’identità bloccata – di alzare 
steccati che rendono impossibile il dialogo e quindi l’approccio 
interculturale. È la persona che fa la cultura e contribuisce al 
suo processo di evoluzione e cambiamento. Sono i giornalisti e 
gli editori che hanno cambiato il modo di fare i giornali. Sono 
stati i giornalisti ad accettare di essere confinati dietro la scriva-
nia, nel recinto mediale del desk. Spetta ai giornalisti uscire sul-
la strada, tornare ad essere protagonisti della loro cultura pro-
fessionale e quindi ancora capaci di cogliere i nuovi fondali e i 
nuovi orizzonti della società pluralistica.  



CAPITOLO II 58 

La spinta al cambiamento culturale viene infatti dalla co-
municazione, dal rapporto con gli altri, dall’opera degli inse-
gnanti e dall’azione dei media. Tanto che maggiore risulta il 
cambiamento nelle culture quanto più rapidi e vasti sono i con-
tatti che esse hanno con altre realtà culturali. La rapidità con cui 
un’innovazione si diffonde dipende dalle modalità con cui una 
società trasmette le proprie idee e i comportamenti (Ember-
Ember, 2004, p.331). Se in una società vi sono molti “maestri” e 
molti leader in grado di influenzare un gran numero di persone 
in un lasso di tempo relativamente breve, le innovazioni si dif-
fondono in modo assai rapido; e questo è quanto accade nella 
nostra società. 

Fa notare Baraldi (2003, p.34) che “le forme culturali na-
scono nella comunicazione e in seguito diventano orientamenti 
della comunicazione, grazie a una sedimentazione che dà loro 
stabilità e continuità, cioè che le rende disponibili per essere 
come prodotti della comunicazione, i quali, avendo successo, 
diventano in seguito orientamenti per la riproduzione della co-
municazione”. Le innovazioni, il cambiamento, la processualità 
di una cultura sono i segnali di una vivacità intellettuale, di una 
volontà di ricerca e di scoperta.  

Viviamo in un contesto internazionale caratterizzato dallo 
scambio, dal confronto inevitabile, dalla comunicazione che pe-
netra in tutti gli anfratti della nostra esistenza. Secco (1996, 
p.11) osserva che “nel passato si poté vivere in un relativo iso-
lamento per secoli (cultura endemica); oggi, invece, esiste una 
interconnessione sempre maggiore e sempre più veloce fra tutti 
i popoli della terra (cultura epidemica). Gli uomini, vivendo in 
un mondo in continua trasformazione, non possono più trovare 
nella tradizione, nell’eredità fornita dalla loro cultura, il modo 
di impiego della vita. Il senso del mondo non è più dato, ma è 
costruito in progetti che si danno gli individui e i gruppi”. 

“La formazione delle conoscenze è effettuata da uomini 
storico sociali: in determinate condizioni di vita, entro situazio-
ni differenziate, funzionalmente a differenti pratiche sociali, per 
intenti diversi, perseguendo diverse utilità. (...) Quindi né relati-
vismo, né determinismo gnoseologico, bensì un atteggiamento 
mentale e scientifico che ritiene la verità come un limite solo 
approssimabile dalla mente umana e dalle singole culture e mai 
totalmente attingibile” (Alimenti, 1991, p.95). 

Il modus operandi del sistema mediale contemporaneo por-
ta la lettura della realtà in un senso opposto a quello indicato da 



LA COMUNICAZIONE INTERCULTURALE 

 

59

Alimenti. La rigidità e la parzialità di visione, proprie delle rou-
tines giornalistiche, non ammettono sfumature. Per questo, 
l’accettazione acritica di un certo modo di fare giornalismo 
conduce verso la chiusura di fronte a una realtà complessa, arti-
colata, come quella contemporanea. Alimenti (1991, p.96) mette 
in rilievo che “accettare la lezione odierna della storia comporta 
la consapevolezza che ogni individuo e ogni cultura sono con-
dizionati dall’ottica del proprio posizionamento e la possibilità 
di progettare un futuro di piena convivenza è correlabile alla di-
sponibilità esistenziale ed intellettuale della nostra tradizione di 
pensiero di coniugarsi con il pensiero e la tradizione dell’Altro. 
Le categorizzazioni noi/gli altri, civili/barbari, non appaiono 
capaci di accogliere la novità che bussa alle porte delle nostre 
città con l’arrivo di soggetti socializzati in contesti culturali di-
versi dal nostro. Le rigidità monoculturali debbono essere sosti-
tuite dalle prospettive di convivenza che si traducono in un pro-
getto di società che sappia contenere e Noi e l’Altro”. 

Un pensiero inter-trans-culturale (Pinto Minerva, 2005, 
p.23) è un pensiero che contrasta e rifugge l’uniformità, la chiu-
sura culturale, il conformismo che stanno alla base della massi-
ficazione, dell’omologazione: “Riconoscere legittimità a tutte le 
differenze, ricercare e valorizzare polifonie e policromie, co-
struire – insieme – nuovi codici, apprendere a dire con codici 
‘non propri’ sono operazioni concettuali che consentono di spe-
rimentare percorsi nuovi, all’insegna della compresenza di cate-
gorie concettuali diverse, di adattamenti e prestiti, di trasforma-
zioni, mescolando oralità e scrittura, parola e gesto, lingua e 
linguaggi, arte e scienza. Il pensiero gerarchico, autocentrato e 
assiomatico, infatti, si mette fuori gioco attraverso la pratica di 
una molteplicità di lingue e di linguaggi capace di riformulare e 
ricomporre modelli interpretativi rigidi e monoculturali (…). La 
difesa della propria identità e della propria autonomia intellettu-
ale passa attraverso la capacità di contrastare i meccanismi della 
dipendenza e dell’omologazione, nella direzione di un comune 
progetto di liberazione dalle vecchie e nuove forme di discrimi-
nazione e di esclusione”. 

Nella rigidità e nell’omologazione vi sono delle contraddi-
zioni. Proprio chi pensa di vivere in un fortino culturale stabilito 
e consolidato; proprio chi si batte per mantenere quel fortino 
culturale, per restaurarlo o per allargarne l’influenza nega, già 
con la sua azione, che la cultura sia qualcosa di rigido e dato per 
sempre. Vi è una teoria “essenzialista” (in Baumann, 2003, 



CAPITOLO II 60 

pp.89 e segg.) che considera le culture nazionali, le culture etni-
che e quelle religiose come se fossero oggetti finiti. Si pensa 
che le loro caratteristiche siano state elaborate nel corso di lun-
ghi processi storici e si ritiene che ora influenzino, fino a pla-
smarle, le azioni e i pensieri di tutti coloro che vi appartengono 
e che in quelle culture si riconoscono. “Questa visione essenzia-
lista della cultura può essere inutile per qualsiasi tipo di futuro 
multiculturale o anche per una sua analisi: essa trasforma infatti 
i bambini in fotocopie culturali e gli adulti in drogati culturali. E 
l’errore è il medesimo in entrambi i casi: essa trascura il fatto 
che noi tutti viviamo in più di una cultura” (Baumann, 2003, 
p.90). 

Oltre al discorso culturale essenzialista, spiega Baumann 
(2003, p.101) vi è però anche un discorso culturale “processua-
le”. Il primo serve alla reificazione delle cultura; l’altro discorso 
al “rifacimento processuale” della cultura, voluto da tutti coloro 
che si vogliono liberare dagli stereotipi del discorso reificante. 
“La cultura, quindi, non è una sorta di bagaglio ben legato e 
confezionato che appartiene a un gruppo nazionale, etnico o re-
ligioso, né una specie di improvvisazione senza radici e regole. 
La cultura è due cose allo stesso tempo, cioè una costruzione 
esplorativa duale. È una ‘ri’-costruzione conservativa di un’es-
senza reificata in un dato momento, e la nuova costruzione e-
splorativa di una azione processuale al momento successivo. 
Essa oscilla tra questi due poli, e sta proprio qui la complessità 
e la bellezza dialettica del concetto” (Baumann, 2003, p.101). 

L’imporre una certa visione dell’informazione, un certo 
modo di approcciare i fatti, un meccanismo di lettura stereotipa-
ta e pregiudiziale della società porta a negare quello che il gior-
nalismo e la comunicazione sono: processi, azioni caratterizzate 
da dinamicità, da evoluzioni e cambiamenti. Il giornalismo e la 
comunicazione cambiano come cambia la società, come cambia 
la cultura, come cambiano e si decentrano le identità. Sulla ca-
pacità di decentrarsi, sulla pratica dell’empatia, sull’attenzione 
ad un reale mutevole si gioca la possibilità per i mass media di 
essere testimoni e fedeli narratori di una società pluralistica.  

 



 

 
 
 
 
 

CAPITOLO III 
 

MASS MEDIA E IMMIGRAZIONE IN ITALIA 
 
 

SOMMARIO: 1. I migranti nell’agenzia di stampa Ansa – 2. Immigrazio-
ne e asilo nei media italiani – 3. Media e minoranze: gli studi della 
Carta di Roma 

 
 

E fu lavoro e sangue e fu fatica uguale mattina e sera, 
per anni da prigione, di birra e di puttane, di giorni duri,  
di negri ed irlandesi, polacchi ed italiani nella miniera,  
sudore d’antracite in Pennsylvania, Arkansas,  
Texas, Missouri. 

F. Guccini, Amerigo, 1978 
 
L’immagine dell’immigrazione rappresentata dal sistema 

dei mezzi di comunicazione di massa è stata oggetto di numero-
se ricerche. Fra le analisi italiane, svolte negli Anni Novanta del 
Novecento, meritano di essere ricordati i lavori di Mansoubi 
(1990), Grossi-Belluati-Viglongo (1995) e Lodigiani (1996), più 
volte citati da Corte (2002) nel corso dell’indagine su come 
l’agenzia di stampa Ansa presenta il fenomeno immigratorio. 
Negli ultimi anni, e molto approfondite su tutta la “filiera dell’in-
formazione”, vi sono state le ricerche condotte dal Censis, 
dall’Università La Sapienza di Roma e dall’Osservatorio su “me-
dia e minoranze” dell’Associazione Carta di Roma, che rac-
chiude una rete di centri di analisi dei media di vari atenei ita-
liani. Fra questi centri universitari vi è anche il gruppo di analisi 
interculturale dei media ProsMedia, che afferisce al Centro Stu-
di Interculturali dell’Università degli Studi di Verona 
(www.prosmedia.org) e che prosegue dal 2008 la ricerca inizia-
ta da Corte (cit.) nel 1998. 

Trattando del tema “media e immigrazione”, Sibhatu 
(2004, p.26), in una sua lettura critica dei media italiani, osserva 
come “la maggior parte dei mezzi d’informazione, indiretta-
mente contribuisce a fomentare la paura dello sconosciuto, sia 



CAPITOLO III 62 

mediante il contenuto dei messaggi che veicola, sia attraverso il 
linguaggio e il metodo scelto per dare le notizie”. Nei media 
l’immigrato è il grande assente. Poche le interviste che danno 
voce ai cittadini stranieri; tanti invece i commenti espressi a 
caldo (dopo un fatto di cronaca importante), le interpretazioni 
superficiali, le “tesi” sul fenomeno immigrazione.  

I temi trattati dalla maggior parte dei media italiani riguar-
dano gli aspetti problematici dei migranti e del loro comporta-
mento. Si parla dei migranti quando sono coinvolti in azioni il-
legali o comunque criminose; mentre si racconta poco la loro 
vita quotidiana, chi sono, da che cosa fuggono, quali aspettative 
hanno, da quali culture provengono. Eppure, come sottolinea 
Sibathu, “nel momento in cui si evidenzia soprattutto l’aspetto 
peggiore di un complesso fenomeno come l’immigrazione si 
rischia di deformare il presente e rovinare il futuro impedendo 
lo scambio pacifico fra culture che ogni individuo porta con sé 
come tesoro del suo passato” (2004, p.27).  

Data la vastità di ricerche sul tema “media e migranti”, 
diamo qui di seguito le risultanze solo di alcuni studi compiuti 
dal 2002 al 2011 sul tema, per poi passare nelle pagine succes-
sive al primo rapporto dell’Osservatorio sulla Carta di Roma 
(dicembre 2013) e alle ricerche condotte dal gruppo ProsMedia. 
Si tratta di ricerche che hanno una validità scientifica e che sono 
utili per orientare giornalisti e comunicatori – pur nel lento mu-
tare della sensibilità giornalistica verso i migranti – anche in 
virtù dell’introduzione della Carta di Roma (giugno 2008) 
nell’alveo della deontologia dei giornalisti italiani.  

 
 

1. I migranti nell’agenzia di stampa Ansa. Centro Studi Inter-
culturali dell’Università di Verona 

 
Nell’analizzare l’informazione dell’agenzia Ansa sugli im-

migrati, Corte (“Stranieri e mass media”, 2002) arriva a una se-
rie di conclusioni: l’attenzione del sistema dei mass media è 
concentrata quasi esclusivamente sui cittadini immigrati irrego-
lari (i clandestini o coloro che comunque non sono in regola con 
i permessi di soggiorno), sui loro comportamenti illegali (in-
gresso irregolare in Italia o fatti delittuosi) e si esprime soprat-
tutto attraverso brevi notizie di cronaca, senza concedere spazio 
all’approfondimento (servizi o inchieste).  



MASS MEDIA E IMMIGRAZIONE IN ITALIA 

 

63

Va anche notato che nel fornire un’informazione orientata 
soprattutto verso i cosiddetti “clandestini”, gli irregolari, le fa-
sce povere dell’emigrazione e i soggetti devianti, l’Ansa – la 
maggiore delle agenzie italiane, fonte d’informazione per i me-
dia italiani – in molti dispacci presenta i più poveri fra i poveri, 
i più devianti fra i devianti, accrescendo la connotazione negati-
va del fenomeno.  

L’informazione dell’Ansa sugli immigrati non fa mai par-
lare i diretti interessati, si occupa in modo molto limitato dei 
loro problemi, quasi mai della cultura, dell’ambiente di vita e 
delle richieste dei soggetti della migrazione (irregolari o regola-
ri che siano), tanto che poco sappiamo dai giornali italiani di 
quella parte di cittadini che sono di origine straniera. La cultura, 
le abilità ma anche i problemi di inserimento e di accoglienza – 
visti dalla parte della persona immigrata – non vengono trattati 
dall’Ansa.  

Quando la figura dell’immigrato emerge in modo positivo, 
è perché si tratta di un soggetto che risponde alle necessità 
dell’economia italiana; di un soggetto funzionale agli interessi 
degli autoctoni. Sono inoltre rare, nei dispacci analizzati, le rea-
zioni dei cittadini nei confronti dell’immigrazione, intesa sia 
come risorsa che come problema. La voce degli autoctoni non 
trova spazio sull’Ansa (e sui giornali) e quando lo trova è solo 
in risposta ad eventi legati all’illegalità o comunque all’insi-
curezza. Le relazioni fra autoctoni e immigrati, i problemi di 
convivenza e interazione, di accoglienza e di integrazione fra 
culture non sono considerati degni di attenzione, “non fanno no-
tizia”, a meno che non siano richiamate da fatti di cronaca nera.  

Sul “valore economico” dell’immigrato, sono le associa-
zioni imprenditoriali a sottolineare quanto bisogno vi sia di ma-
nodopera straniera, e quanto l’inserimento lavorativo si debba 
accompagnare a servizi (alloggi soprattutto) e accoglienza. An-
cora una volta, è la voce di chi ha già voce a mettere in eviden-
za l’importanza dei soggetti immigrati per l’economia italiana; 
la stampa si limita a registrare quelle dichiarazioni o i dati eco-
nomici forniti a corredo. 

L’informazione dell’Ansa sui cittadini immigrati non con-
sidera il dialogo e l’accoglienza meritevoli di attenzione: si oc-
cupa di immigrazione soprattutto quando i protagonisti delle no-
tizie sono soggetti irregolari. L’attenzione verso i soggetti im-
migrati irregolari sale, poi, quando vi sono da registrare fatti di 
cronaca nera, sbarchi di persone e ingressi illegali in Italia. So-



CAPITOLO III 64 

no gli sbarchi dei soggetti irregolari (i cosiddetti “clandestini”) 
a far scattare quella che i giornali (e l’Ansa) definiscono “l’emer-
genza immigrazione”; ed è il numero di dispacci sugli sbarchi e 
quelli di cronaca nera (relativi ai soggetti clandestini) a crescere 
e a calare in diretta proporzione con il numero dei dispacci dif-
fusi dall’Ansa. 

L’immigrazione acquista evidenza sulla stampa italiana so-
lo quando si fa emergenza, o come tale viene percepita e rap-
presentata. Se non costituisce un problema, una minaccia, un 
pericolo di invasione, un attentato alla nostra sicurezza, un fe-
nomeno ritagliato sull’illegalità oppure legato a fatti tragici, 
l’immigrazione è passata sotto silenzio. Il comportamento dei 
mass media italiani ci riporta alla tendenza al sensazionalismo, 
alla spettacolarizzazione e alla drammatizzazione dell’informa-
zione propria di certo giornalismo. Si tratta di scelte editoriali e 
politiche che puntano ad avere maggior presa sul pubblico, sia 
perché tendono a intrattenere – con la loro componente di spet-
tacolo che avvicina radio, Tv, giornali e siti Web più a teatrini 
che a mezzi di comunicazione di massa adulti – sia perché me-
glio influenzano un pubblico che non ha una conoscenza diretta 
degli avvenimenti.  

Emergono dai dispacci dell’agenzia Ansa, più figure di per-
sona immigrata. Quando i dispacci di agenzia (e i giornali) si 
occupano della figura del singolo soggetto immigrato, l’atteg-
giamento dei media si muove in una sola direzione: se vive con 
la sua famiglia una nostra città, va a lavorare in fabbrica o nei 
campi, se non crea problemi e non viola le leggi, allora può me-
ritare di stare dentro il “nostro territorio”. Di quella persona 
immigrata non conosciamo la cultura, l’identità, non sappiamo 
chi sia, ma sappiamo piuttosto che può essere utile. La persona 
immigrata fa tenerezza quando ha le sembianze di un bambino, 
di un vecchio, di una donna incinta, o quando è morto.  

L’Altro è insomma estraneo, diverso, non meritevole di at-
tenzione, di conoscenza, di accoglienza e di dialogo intercultu-
rale; non ha niente di buono, di positivo da portare con sé; è 
spesso una minaccia alla nostra sicurezza; ha caratteristiche che 
possono portarci a compiangerlo; ha spesso i connotati della de-
linquenza; e quando è vittima dello sfruttamento economico di 
cittadini autoctoni senza scrupoli non viene quasi mai messo 
nelle condizioni di dare voce alla sua protesta. 

È vero che nella lettura critica dei dispacci le varie fasi del-
la ricerca segnalano un primo abbandono di alcuni stereotipi, 



MASS MEDIA E IMMIGRAZIONE IN ITALIA 

 

65

salvo alcune espressioni o immagini stereotipate di ritorno. Non 
vi è comunque, accanto a un lessico più rispettoso, un’altrettan-
ta evoluzione verso una diversa selezione delle notizie; così 
come manca un lavoro di scavo e di inchiesta. L’agenda-setting 
e il newsmaking applicati all’immigrazione mostrano ancora un 
impianto antiquato rispetto a una società pluralistica e comples-
sa.  

L’immigrazione nei media: il punto sui nodi critici. L’im-
magine dell’immigrazione emergente da tutte le ricerche con-
dotte fino all’anno 2006 (data di pubblicazione della prima edi-
zione di “Comunicazione e giornalismo interculturale”) è che 
essa è vista come un problema; la si associa a illegalità, devian-
za, criminalità o comunque a disagio sociale sia per i protagoni-
sti dei fatti raccontati (i soggetti immigrati, trattati come vittime 
o come autori di atti), sia per i cittadini italiani (costretti a “su-
bire” le conseguenze dell’immigrazione).  

Le fonti che trattano dell’immigrazione, che producono 
quindi fatti “notiziabili”, sono soprattutto quelle istituzionali: 
forze dell’ordine, magistratura e, quando si tratta di esprimere 
commenti, classe politica. Gli elementi, le occasioni che rendo-
no gli immigrati soggetti meritevoli di essere rappresentati sulle 
pagine dei giornali, nei notiziari radiofonici, in Tv o sui siti Web 
informativi sono gli “sbarchi dei (cosiddetti) clandestini”, le a-
zioni delittuose, i problemi sociali (immigrazione, inserimento 
sociale difficoltoso, abitazione), talvolta il lavoro; quasi sempre 
situazioni, fatti, eventi e casi che creano problemi alla collettivi-
tà. Se il soggetto immigrato non è un problema – possiamo af-
fermare sulla base delle ricerche – non è “notiziabile”, non inte-
ressa ai giornali. 

L’immagine del singolo soggetto immigrato che i mass me-
dia forniscono ai lettori è quella dell’irregolare, del clandestino, 
del criminale, causa di insicurezza, ansia, tensione e conflitto. 
Molto spesso è di sesso maschile; e talvolta è una vittima, ma 
comunque una vittima che dà problemi. Leggendo le pagine di 
cronaca nera dei quotidiani italiani, specie dei giornali locali, il 
messaggio veicolato ai lettori è che “senza l’immigrazione sta-
remmo meglio e saremmo più sicuri”. 

Il taglio giornalistico dato all’informazione sui cittadini 
stranieri che vivono in Italia è soprattutto quello delle brevi no-
tizie e degli articoli di cronaca. I cittadini immigrati sono “con-
finati dentro il ghetto della cronaca”, per usare un’espressione 
della ricerca del Censis (2002). La cronaca si applica a qualcosa 



CAPITOLO III 66 

di straordinario, di originale, che esce dalla normalità delle co-
se: qualcosa di “extra”. Siamo di fronte proprio a una “Extra-
communication”, a una comunicazione extra-ordinaria sugli “e-
xtra-comunitari”, per citare il titolo di una ricerca del 2003 a cu-
ra del Dipartimento di Sociologia e Comunicazione dell’Uni-
versità La Sapienza di Roma. I media offrono notizie e articoli 
senza scavo, senza approfondimento, senza problematizzazione, 
senza inchiesta, senza indagine, insomma senza ciò che fa del 
giornalismo una delle professioni più nobili e affascinanti.  

“L’inchiesta è una forma nobile del giornalismo”, osserva 
Papuzzi (2003, p.53). “Il termine mutuato dal lessico giudiziario 
rivela l’intenzione di andare oltre le fonti ordinarie”. Sempre 
Papuzzi (2003, p.55) chiarisce che l’inchiesta conoscitiva in-
forma sulla società e la cultura del tempo in cui viviamo; af-
fronta e indaga fenomeni sociali, cambiamenti economici, mo-
delli culturali, problemi politici. Il giornale diventa così stru-
mento per arricchirsi culturalmente, per l’integrazione sociale e 
per le battaglie civili a favore della comunità cui si rivolge. Le 
notizie e gli articoli sull’immigrazione nascono, si alimentano 
di particolari e sono scritti soprattutto al “desk”, alla scrivania 
del giornalista, nel chiuso della redazione, alla stretta dipenden-
za delle fonti (carabinieri e polizia soprattutto, come s’è visto); 
fonti dalle quali i giornali mutuano il linguaggio. 

Il linguaggio con cui sono rappresentati l’immigrazione e i 
suoi protagonisti porta con sé il lessico dell’estraneità: extraco-
munitario, straniero, immigrato; oppure “albanese”, “romeno”, 
“marocchino”, “nomade” (quest’ultima espressione peraltro ri-
ferita di fatto a Rom e Sinti e a persone, di fatto, stanziali). Si 
tratta di un linguaggio il quale definisce la persona che “viene 
da fuori” e continua a restare fuori della comunità. All’estranei-
tà viene associata l’aggressività, la criminalità, l’illegalità, l’ir-
regolarità, caratteristiche – anche queste – che sono fuori da 
qualche cosa (dalla calma, dall’ordinario, dalla legge, dalle rego-
le). Quando l’estraneo è una vittima, entra in campo il linguag-
gio della compassione, della lacrima, dell’intenerimento tempo-
raneo. 

Che fisionomia ha l’immigrato-non cittadino? Nei media 
italiani lo “straniero” è afono, senza voce o (quando va bene) 
con una voce flebile. Non viene mai intervistato, ascoltato; non 
ha quasi mai diritto di parola o di scrittura, pur in presenza di un 
giornalismo che ricorre sempre più alla narrazione e alle dichia-
razioni – messe fra virgolette – dei protagonisti dei fatti. “Un 



MASS MEDIA E IMMIGRAZIONE IN ITALIA 

 

67

genere che, a differenza dell’inchiesta, si sta sempre più svilup-
pando sui giornali italiani è l’intervista, il caso più eclatante in 
cui la notizia è fatta direttamente dal giornalista” (Sorice, 1995, 
p.81). Mentre Lepri (1991, pp.51-52) spiega che “un’intervista 
seria presuppone un rapporto fiduciario tra intervistatore e in-
tervistato; il risultato sarà tanto più valido quanto più l’inter-
vistatore saprà di poter contare sull’onestà del giornalista nel 
riportare fedelmente le parole dette per la pubblicazione e nel 
non riportare quelle dette con preghiera di usarle soltanto per 
maggiore conoscenza dei fatti”.  

Dalle affermazioni di Sorice e di Lepri dobbiamo dedurre 
che l’immigrazione viene esclusa da una pratica giornalistica 
(l’intervista) che è sempre più frequente; che i giornalisti non 
ritengono si possa “fare notizia” ascoltando la voce dei cittadini 
stranieri; che non vi è un rapporto fiduciario fra soggetti immi-
grati e giornalisti, con una scarsa o nulla fiducia di questi ultimi, 
più portati a prediligere le fonti ufficiali (molto spesso senza ci-
tarle). È un dato di fatto che l’uso del “virgolettato” – le cita-
zioni di frasi altrui – si è sempre più andato diffondendo sui 
giornali italiani, al di là della cornice dell’intervista. È una for-
ma di de-responsabilizzazione del giornalista, che spesso titola 
articoli di cronaca nera o di cronaca politica attribuendo ad altri 
affermazioni che il lettore meno attento e abituato a notare le 
virgolette può pensare siano espressione di un dato di fatto (una 
notizia vera di per sé) o di una posizione del giornale che sta 
leggendo. La “deresponsabilizzazione” del giornalista non fun-
ziona in quel modo quando oggetto delle notizie e degli articoli 
sono le persone immigrate; allora tutto diventa oggettivo e la 
fonte ufficiale (le forze dell’ordine, visto che spesso si tratta di 
notizie di reati o atti illegali) o quella istituzionale vengono trat-
tate come fonti veritiere.  

Senza voce e senza diritto di parola, l’immigrazione sembra 
non avere neppure una cultura meritevole di essere narrata, se si 
escludono i casi considerati “curiosi” o le occasioni in cui prati-
che diverse (la macellazione degli animali fatta da persone di 
religione musulmana) sono viste con sospetto o denunciate co-
me fuori della norma. I cittadini immigrati sono spesso rappre-
sentati come un blocco unico (o vari blocchi nazionali, a volte 
impropriamente definiti “etnici”), in cui non vi è spazio per le 
culture, le religioni, le diverse pratiche di vita. Tant’è che l’opi-
nione pubblica sovrastima la loro presenza e li crede soprattutto 
“clandestini”.  



CAPITOLO III 68 

Eppure Lepri (1991, p.32) avverte i giornalisti: “Un sistema 
di democrazia pluralistica possiede, per fortuna, meccanismi 
capaci (seppure non sempre in tempi brevi) di rivelare le omis-
sioni e di smascherare le invenzioni e le manipolazioni. La ri-
cerca, quindi, di una informazione quanto più possibile comple-
ta, imparziale e veritiera non è soltanto una questione di princi-
pio, ma un modo per salvaguardare la propria immagine profes-
sionale e l’autorità e il prestigio della testata dove si lavora. 
Prima o dopo ci si avvede di chi è un giornalista serio e di chi 
non lo è; di chi è un giornalista militante, lottizzato, racconta-
balle e di chi è, invece, un giornalista che dà credito alla profes-
sionalità e la pratica con rigore e con scrupolo. Ecco una defini-
zione di professionalità: la prevalenza delle analisi serie sulle 
posizioni precostituite, delle ipotesi sulle tesi, dello spirito criti-
co sulla logica degli schieramenti. E un’altra definizione del 
giornalismo: un servizio teso, con umiltà, al cittadino”.  

 
 

2. Immigrazione e asilo nei media italiani. Università degli Stu-
di di Roma – La Sapienza 

 
Una gigantografia, quella dell’immigrazione e della pre-

senza straniera in Italia, appiattita sulla dimensione dell’emer-
genza, della sicurezza e di una visione “naturalmente” proble-
matica del fenomeno. Questa in sintesi una delle maggiori evi-
denze emerse dalla “Ricerca nazionale su immigrazione e asilo 
nei media italiani”. La ricerca, pubblicata nel dicembre 2009, 
sotto la direzione di Mario Morcellini dell’Università La Sa-
pienza di Roma, è stata coordinata da Marco Binotto, Marco 
Bruno e Valeria Lai, con l’apporto di una serie di ricercatori e 
nel solco di una tradizione pluriennale di analisi della rappre-
sentazione dell’immigrazione nei media italiani. Il lavoro di ri-
cerca ha mirato a ricostruire i principali meccanismi rappresen-
tativi del fenomeno migratorio e del tema dell’asilo nei mass-
media italiani, in particolare nell’informazione. I risultati si di-
panano lungo tre temi, che cercano di rispondere alle tre do-
mande che hanno ispirato l’indagine. Qual è l’immagine dell’im-
migrazione fornita dai mezzi di informazione? Quali interpreta-
zioni, temi e argomenti concorrono alla rappresentazione del fe-
nomeno migratorio e a definire contorni del dibattito pubblico 
sul tema? Qual è il linguaggio utilizzato per descrivere i prota-
gonisti dei fatti di cronaca e, a questo riguardo, esistono situa-



MASS MEDIA E IMMIGRAZIONE IN ITALIA 

 

69

zioni di parziale osservanza delle indicazioni deontologiche da 
parte del giornalismo italiano? 

Ecco, di seguito, quanto scrivono gli autori nella sintesi ini-
ziale del ponderoso lavoro di indagine. La ricerca conferma i 
risultati delle rilevazioni svolte in Italia dalla fine degli Anni Ot-
tanta del Novecento. L’immagine dell’immigrazione fornita dai 
mezzi d’informazione appare come congelata. Appare sempre 
ancorata alle stesse modalità, alle stesse notizie, agli stessi stili 
narrativi e, in qualche caso, agli stessi tic e stereotipi. Le notizie 
di cronaca nera o giudiziaria sono ancora maggioritarie nella 
trattazione dei quotidiani raggiungendo quasi il 60% nelle edi-
zioni dei telegiornali, un livello mai rilevato in passato. 

Intanto una “buona notizia” – proseguono gli autori della 
ricerca – è costituita dal numero di notizie che hanno come pro-
tagonisti persone straniere che appaiono meno dominanti di 
quello che ci può aspettare costituendo comunque un dato molto 
ampio e superiore al numero di residenti stranieri sul suolo ita-
liano. Tratti maggiormente preoccupanti vengono dall’analisi 
del ritratto delle persone di origine straniera che emerge dai 
news media. Per oltre i tre quarti delle volte (76,2%), persone 
straniere sono presenti nei telegiornali come autrici o vittime di 
reati.  

Emerge però una ricorrente diversità di trattamento sulla 
base della nazionalità dei protagonisti delle notizie. Ad esem-
pio, le persone straniere compaiono nei news media, quando 
protagoniste di fatti criminali, più facilmente di quelle italiane 
(59,7% contro il 46,3% nei tg, 42,9% vs. 35,7% nella stampa). 
Un’altra possibile fonte di distorsione è presente nella tipologia 
di crimini che vengono rappresentati dalla cronaca. Se in gene-
rale si assiste a una sovra-rappresentazione di alcuni reati, come 
quelli contro la persona, nel periodo di rilevazione le persone 
straniere compaiono più frequentemente di quelle italiane quan-
do sono responsabili o vittime di fatti particolarmente brutali, 
come: la violenza sessuale (più del triplo, 24,1% contro 7,2%), 
le lesioni personali (più del doppio 24,1% contro 10,9%), il se-
questro (17,0% vs. 4,4%) o il furto (11,3% vs. 8,7%). 

Il ritratto delle persone straniere immortalato dai media – 
osservano gli autori della ricerca del 2009 – si può, quindi, così 
riassumere: è spesso un criminale, è maschio (quasi all’80%) e 
la sua personalità è schiacciata sul solo dettaglio della naziona-
lità o della provenienza “etnica” (presente spesso nel titolo delle 
notizie). Quest’ultima caratteristica costituisce anche il legame 



CAPITOLO III 70 

esplicitamente riferito dalla testata per spiegare gli avvenimenti 
e collegarli con altri: l’appartenenza a un gruppo etnico o la na-
zionalità dei protagonisti viene ricondotta al fatto narrato in 
quasi due casi su dieci (18,6%) e l’immigrazione in poco più di 
una notizia su dieci (11,5). 

L’immigrazione viene raramente trattata come tema da ap-
profondire e, anche quando ciò avviene, è accomunata alla di-
mensione della criminalità e della sicurezza: ad esempio, sul 
totale di 5684 servizi di telegiornale andati in onda nel periodo 
di rilevazione, solo 26 servizi affrontano l’immigrazione senza 
legarla, al contempo, a un fatto di cronaca o al tema della sicu-
rezza. In pratica, solo in questi servizi si affrontano tutte le altre 
possibili dimensioni (economia, confronto culturale, integrazio-
ne, solidarietà sociale etc.) con cui potrebbe essere declinata 
l’immagine del fenomeno migratorio. La congiunzione e so-
vrapposizione delle due dimensioni (fenomeno migratorio e si-
curezza) appare il paradigma interpretativo privilegiato dai me-
dia nei loro racconti delle attuali dinamiche in atto nel contesto 
italiano. 

Non solo il singolo fatto di cronaca viene ricondotto all’im-
migrazione in quanto tale, ma tutto il recente interesse intorno 
al tema sicurezza sembra ruotare intorno alla presenza – vista 
sempre in termini emergenziali e straordinari – di persone pro-
venienti da luoghi diversi. Guardando alle caratteristiche del di-
battito che si sviluppa nei media sul fenomeno migratorio e 
sull’asilo, un dato evidente è la netta sproporzione fra la presen-
za di esponenti politici e quella di altri soggetti interessati al di-
battito, quali i rappresentanti delle forze dell’ordine, della magi-
stratura o, soprattutto, delle comunità straniere. Una presenza, 
quella dei politici, talvolta quasi totale e totalizzante, che sposta 
l’attenzione più sul dibattito ideologico fra gli schieramenti che 
sul reale contenuto dei provvedimenti. 

Il racconto sui migranti – osservano ancora gli autori della 
ricerca – appare costantemente in bilico tra il dovere di cronaca 
e il rispetto della privacy. Si assiste alla tendenza di diffusione 
di informazioni e di immagini lesive della dignità delle persone 
coinvolte, direttamente o meno, in fatti di cronaca soprattutto 
quando i protagonisti sono migranti. Il comportamento dei due 
mezzi di informazione analizzati non appare omogeneo: sono i 
telegiornali a rappresentare più spesso immagini di migranti 
coinvolti in fatti di cronaca, mentre i quotidiani danno più spa-
zio a informazioni su vittime e congiunti senza disdegnare i mi-



MASS MEDIA E IMMIGRAZIONE IN ITALIA 

 

71

nori. Su tutto domina l’etichetta di “clandestinità” che, prima di 
ogni altro termine, definisce l’immigrazione in quanto tale. 
Rom e rumeni sono il gruppo etnico e la nazionalità più fre-
quentemente citati nei titoli di tg. Nei titoli dei quotidiani le 
questioni relative all’immigrazione sembrano persino più vinco-
late alla condizione giuridica dell’immigrato e agli episodi di 
cronaca nera. Le parole, dunque, contribuiscono a tematizzare 
la presenza degli immigrati in Italia con un riferimento forte alla 
minaccia costituita dalle persone straniere alla sicurezza degli 
italiani. 

 
 

3. Media e minoranze: gli studi della Carta di Roma 
 
Vediamo di seguito la sintesi del primo studio condotto per 

l’Associazione Carta di Roma dalla rete universitaria dei centri 
di ricerca, a cui partecipa anche il gruppo di analisi intercultura-
le dei media, ProsMedia. L’impegno dell’Associazione Carta di 
Roma e della rete di centri universitari è di pubblicare ogni an-
no un rapporto sul tema “media e minoranze”: non solo la rap-
presentazione nei media dei migranti, quindi, ma anche dei 
gruppi minoritari (pensiamo ai Rom e ai Sinti), spesso discrimi-
nati. Il primo rapporto annuale è stato pubblicato nel dicembre 
2013 ed è a disposizione nella sua edizione integrale sul sito 
Web dell’Associazione Carta di Roma: www.cartadiroma.org. 

Nel 2012 – si afferma nel rapporto intitolato “Notizie fuori 
dal ghetto” – crescono in maniera significativa, rispetto ai pre-
cedenti studi, le notizie sull’immigrazione e l’asilo legate alla 
società; in particolare quelle che riguardano le questioni demo-
grafiche, il lavoro, l’economia e anche l’istruzione. Nelle prime 
pagine dei principali quotidiani italiani diminuisce quindi il pe-
so della cronaca, quando si parla di immigrazione, e della cro-
naca nera in particolare che continua invece a incidere molto 
solo nei quotidiani locali dove raggiunge percentuali alte (50% 
di tutte le notizie relative alla migrazione e all’asilo sul Corriere 
del Veneto, Giornale di Sicilia, Il Messaggero, Resto del Carli-
no, Gazzetta del Mezzogiorno, il 60% in quest’ultima testata). 
Sulle prime pagine dei quotidiani – prosegue il rapporto dell’as-
sociazione Carta di Roma – si discute più di cambiamenti socia-
li relativi alla presenza di migranti, richiedenti asilo e rifugiati 
in Italia e quindi anche nel dibattito politico diventa prevalente 
la discussione sullo ius soli.  



CAPITOLO III 72 

I figli di immigrati conquistano un protagonismo attivo e 
positivo nelle news televisive. Nel 2012 nei media italiani trova-
no spazio le storie dei figli di immigrati analizzate anche 
dall’informazione televisiva attraverso storie o appelli di perso-
ne o gruppi di associazioni (L’Italia sono anch’io) e il racconto 
delle difficoltà che i ragazzi e le ragazze figli di immigrati de-
vono affrontare quotidianamente. In generale i servizi televisivi 
analizzati (Rai e Mediaset) si concentrano sulla biografia dei 
ragazzi, che legittima le loro richieste e li accomuna ai coetanei 
autoctoni. I figli di immigrati riescono così a conquistare un 
ruolo da protagonisti nelle notizie ed escono dalla trattazione 
passiva di destinatari d’iniziative di solidarietà. 

L’icona mediale dello sbarco. Il flusso migratorio in Italia è 
ancora legato, nei giornali, all’icona mediale dello sbarco. An-
cora prima della tragedia di Lampedusa (3 ottobre 2013, dove 
hanno perso la vita 366 persone) i flussi migratori sono raccon-
tati dai media quasi esclusivamente dal fenomeno degli “sbar-
chi” a cui, oltre ai dati generali, il rapporto dedica un capitolo 
ad hoc che ripercorre la trattazione giornalistica dall’epoca 
dell’emergenza Nord Africa ad oggi. Il tema degli sbarchi di 
migranti si configura infatti come un’autentica icona mediale 
dell’intero fenomeno migratorio in cui la questione specifica dei 
richiedenti asilo emerge solo in maniera evidente con gli ultimi 
drammatici episodi del 2013 e non prima. 

Come osserva il rapporto dell’Associazione Carta di Roma, 
permane l’etnicizzazione delle notizie ma si parla anche di più 
di casi di razzismo. Nel 32% del totale delle notizie analizzate 
vengono indicate una (o più) nazionalità in prima pagina. La 
pratica di fare riferimento a nazionalità specifiche riguarda in 
particolare il 59% delle notizie di cronaca nera. La cronaca, 
come in parte anche alcune notizie relative alla società, riman-
gono marcatamente “etnicizzate”. L’appartenenza nazionale, o 
alla comunità di origine, fornisce l’unica spiegazione e chiave 
di lettura dei fatti e dei dati riportati sui quotidiani. 

L’immigrazione nei media italiani non è donna. Delle noti-
zie prese a campione il 53% – evidenzia il rapporto dell’Asso-
ciazione Carta di Roma – riguarda prevalentemente uomini, il 
30% i due generi in maniera equilibrata e solo il 17% prevalen-
temente donne. Si può parlare di una rappresentazione minorita-
ria delle donne, passivizzata, poco presente in alcuni argomenti 
(legislazione, società) e confinata in altri (cronaca nera, riferi-
menti culturali). Questa considerazione forse potrebbe essere 



MASS MEDIA E IMMIGRAZIONE IN ITALIA 

 

73

estesa alla rappresentazione delle donne nel loro complesso nel 
contesto dei media italiani, ma sembra enfatizzata ed estremiz-
zata nel caso delle donne migranti. 

Se per l’immagine della migrazione e dell’asilo in generale 
si sono potuti rilevare segnali positivi dalla carta stampata di 
una maggior apertura a temi diversi da quelli della cronaca nera, 
le donne migranti nell’informazione televisiva sembrano ancora 
relegate nella cronaca nera quando si parla di prostituzione e 
tratta o di violenze contro le donne, oppure confinate nella cura 
quando si parla di lavoro. In generale le immagini delle donne 
immigrate sono spesso rappresentate dal velo, eletto a simbolo 
che connota in particolare la donna musulmana e in generale la 
donna straniera. 

Stigmatizzante l’informazione su Rom e Sinti. Due ricerche 
pubblicate da Naga e Associazione 21 Luglio nel 2013, di cui il 
rapporto dell’Associazione Carta di Roma riporta una sintesi, 
rilevano invece una rappresentazione ancora fortemente critica 
della minoranza Rom e Sinta nei principali quotidiani nazionali 
e locali. Linguaggio scorretto, con l’uso massivo dei termini 
“zingari” e “nomadi”, e una etnicizzazione dei reati che finisce 
per colpevolizzare e stigmatizzare l’intera comunità per fatti 
criminosi che coinvolgono singoli individui. A volte accade che 
la semplice e casuale prossimità tra il luogo dell’evento narrato 
e il luogo in cui vivono i rom li renda i primi sospettati del reato 
in oggetto. 

Hate Speech, ovvero i discorsi dell’odio. Nel rapporto dell’As-
sociazione Carta di Roma si parla anche dei “discorsi di odio” e 
dell’attenzione dovuta dai media. L’Unione forense per i diritti 
umani (Ufdt) e l’Associazione studi giuridici sull’immigrazione 
(Asgi) hanno curato una rassegna dell’inquadramento giuridico 
internazionale e italiano e della giurisprudenza sull’hate speech, 
per cui più volte l’Italia è stata richiamata ad una maggiore vigi-
lanza e azione per contrastarne la diffusione anche attraverso i 
media. Il Comitato per l’eliminazione della discriminazione 
razziale (Cerd) ha sottolineato che il fondamentale diritto alla 
libertà di espressione non deve sottrarsi ai principi di ugua-
glianza e di non discriminazione in quanto l’esercizio del diritto 
della libertà di espressione porta con sé responsabilità speciali, 
tra cui l’obbligo di non diffondere idee di odio o sulla superiori-
tà “razziale”. 



 

 
 
 
 
 
 



 

 
 
 
 
 
 

CAPITOLO IV 
 

MASS MEDIA E DIVERSITÀ CULTURALE 
LE RICERCHE DEL CENTRO PROSMEDIA 

 
 

SOMMARIO: 1. I media e l’immigrazione – 2. Uomini che odiano le 
donne: femminicidi e nazionalità dei protagonisti – 3. La strada dei 
pregiudizi: incidenti stradali e guidatori stranieri 

 
 

Poi un certo giorno timbra tutto un avvenire 
od una guerra spacca come una sassata. 
Ma ho visto a volte che anche un topo sa ruggire 
ed anche un’aquila precipitata. 

F. Guccini, Van Loon, 1987 
 
ProsMedia, costituitosi nel 2008, è il gruppo di analisi in-

terculturale dei media del Centro Studi Interculturali dell’Uni-
versità degli Studi di Verona. ProsMedia, in quanto gruppo spe-
cializzato del Centro Studi Interculturali, partecipa all’attività di 
analisi dell’Osservatorio nazionale su “media e minoranze” 
dell’Associazione Carta di Roma. Il gruppo di ProsMedia è spe-
cializzato in analisi dei media (stampa, tv, radio, web), in Co-
municazione interculturale applicata ai media e in Giornalismo 
interculturale e multimedialità. Vi sono poi sezioni del gruppo 
che si occupano di giornalismo investigativo e del tema “crime, 
justice and the media”; e di comunicazione digitale e digital 
marketing con attenzione anche alla comunicazione internazio-
nale delle imprese e delle organizzazioni. 

Vediamo di seguito alcune ricerche condotte di recente da 
ProsMedia (www.prosmedia.org): l’analisi più recente dell’agen-
zia di informazioni Ansa, di cui il gruppo si occupa in modo 
continuativo nell’ambito della Carta di Roma; lo studio del 2012 
sul “Caso Lampedusa” condotto per conto dell’Unhcr (l’Alto 
commissariato dell’Onu per i rifugiati); gli studi condotti da 
Cristina Martini sul tema dei “femminicidi” e sul tema degli in-



CAPITOLO IV 76 

cidenti stradali collegati alla figura dello “straniero” e del “di-
verso”. Come le ricerche illustrate nel precedente capitolo, an-
che questi studi concorrono a tracciare il percorso teorico e pra-
tico verso un giornalismo che sia interculturale, all’altezza della 
sfida che la società ci pone come comunicatori, blogger, giorna-
listi e operatori dell’informazione.  

 
 

1. I media e l’immigrazione – di Maurizio Corte, Elena Guerra, 
Nina Kapel, Cristina Martini, Simonetta Pedron 

 
Nel 2011, dopo lo studio portato avanti da Corte nel perio-

do 1998-2002 (Corte, 2002) e dopo alcuni anni di monitoraggio 
dell’agenzia Ansa, si è deciso, come ProsMedia, di condurre 
una nuova ricerca in consonanza con le attività dell’Osservato-
rio dell’Associazione Carta di Roma, il quale si propone di mo-
nitorare e studiare la rappresentazione del fenomeno migratorio 
nei media italiani, osservando le immagini dei migranti, dei ri-
chiedenti asilo e delle minoranze proposte all’opinione pubbli-
ca. 

La “prima pagina” dell’Ansa – distribuita ogni giorno ai 
giornali abbonati, nelle due edizioni delle ore 19 e delle ore 21 
– rappresenta la “vetrina” dove vengono evidenziati i fatti più 
importanti del giorno. L’analisi del contenuto della prima pagi-
na dell’Ansa è pertanto lo strumento per rilevare quali notizie 
l’agenzia diffonde ai giornalisti; e per registrare l’immagine che 
viene data dei fatti di cronaca e dell’immigrazione, nonché per 
comprendere quali ripercussioni e influenze l’agenzia Ansa può 
esercitare sui principali quotidiani e notiziari.  

La ricerca è mirata a ricostruire l’agenda dell’Ansa nel pe-
riodo dall’1 gennaio al 31 dicembre, rivolgendo l’attenzione 
all’individuazione delle notizie rilevanti nelle aree tematiche 
dell’immigrazione, della sicurezza e della cronaca nera e giudi-
ziaria. L’indagine si è focalizzata sulla prima pagina dell’Ansa 
distribuita alle testate giornalistiche ogni giorno alle ore 21. Da-
ta come “popolazione” le prime pagine dell’Ansa da gennaio a 
dicembre, il campione è stato organizzato prendendo in consi-
derazione le prime pagine dei primi quindici giorni di ogni mese 
dell’anno 2011, dei primi sette giorni di ogni mese del 2012 e 
dei primi quindici giorni di ogni mese del 2013. Possiamo quin-
di dire che le unità di analisi sono le prime pagine dell’Ansa; e 
che il campione oggetto della ricerca di ProsMedia costituisce il 



MASS MEDIA E DIVERSITÀ CULTURALE 

 

77

50% (nel 2012, il 25%) di tutto l’universo di riferimento per 
l’anno considerato. 

La metodologia utilizzata per la ricerca è quella dell’analisi 
del contenuto come inchiesta. Lo strumento impiegato è una 
scheda di analisi messa a punto in origine nell’ambito dell’Os-
servatorio sulla Carta di Roma e adattata, nella ricerca che qui 
ci interessa, alle specifiche caratteristiche del notiziario di agen-
zia. Nel questionario che compone la scheda di rilevazione, i-
noltre, è stata introdotta la possibilità, in alcuni casi, di risposte 
multiple alle domande per poter meglio cogliere i contenuti del 
notiziario: ecco, allora, che in più casi il totale delle percentuali 
è superiore a 100. 

Gli argomenti delle notizie. Nella ricerca sull’anno 2011, 
che useremo come base di partenza per il confronto con gli anni 
2012 e 2013, le notizie considerate rilevanti rispetto ai fini 
dell’analisi – relative a sicurezza, immigrazione, fatto di crona-
ca nera o giudiziaria con protagonisti persone italiane o non i-
dentificate, e fatto di cronaca nera o giudiziaria con protagonisti 
persone straniere – sono state 435, pari al 26,1% del totale delle 
notizie pubblicate sulla prima pagina dell’Ansa; sono state 174 
(23,4%) nel 2012 e sono state 344 (22,2%) nel 2013. Questo si-
gnifica che circa un quarto del notiziario di prima pagina 
dell’Ansa appartiene all’ambito sicurezza/immigrazione/crona-
ca nera e giudiziaria. Possiamo così trarre una prima conclusio-
ne: i fatti che afferiscono agli ambiti della sicurezza, dell’immi-
grazione e della cronaca nera e giudiziaria hanno sull’Ansa – e 
di riverbero sui media italiani – un alto indice di notiziabilità. 
Troviamo, in questo, una conferma della massiccia presenza di 
cronaca nera e giudiziaria sulla stampa italiana. 

Se guardiamo poi ai protagonisti delle notizie di cronaca, 
nel 2011 il 68,4% delle notizie (95,9% nel 2012 e 90,1% nel 
2013) ha come protagoniste persone italiane o non identificate, 
mentre il 18,2% delle notizie (16% nel 2012 e 25% nel 2013) ha 
come protagoniste persone straniere. Questo significa che le per-
sone di origine straniera, nel notiziario di prima pagina dell’An-
sa, sono sovra-rappresentate: sappiamo, infatti, che i cittadini 
stranieri in Italia, secondo i dati 2011 del Dossier Caritas-
Migrantes, incidono per il 7,5% sulla popolazione totale, anche 
se va detto che si tratta soprattutto di popolazione attiva, che la-
vora e che quindi può essere più coinvolta in fatti di cronaca. 
Nondimeno, la sproporzione fra italiani e cittadini immigrati 
rappresentati è evidente. Possiamo così trarre una seconda con-



CAPITOLO IV 78 

clusione: vi è una sovra-rappresentazione delle persone di ori-
gine straniera nella prima pagina dell’Ansa e quindi i giornali-
sti italiani (e i lettori) sono indotti a pensare che lo “straniero” 
faccia più notizia. Quest’ultima considerazione ci porta, di con-
seguenza, a porre il problema se l’essere “straniero” sia diventa-
to uno dei criteri di notiziabilità. Di sicuro, possiamo rilevare – 
lo si veda più avanti dallo studio di Cristina Martini sui femmi-
nicidi e sugli incidenti stradali – come l’essere straniero o co-
munque “diverso” culturalmente (i Rom e i sinti, ad esempio) 
modifichi il frame interpretativo e la narrazione di uno stesso 
fatto. 

Quanto ai temi trattati, nel 2011 l’11,6% delle notizie di 
prima pagina dell’Ansa riguarda il tema immigrazione (1,1% 
nel 2012 e 6,3% nel 2013); e l’1,6% la sicurezza (nel 2012 nes-
suna notizia e lo 0,8% nel 2013). La “sicurezza”, con le paure 
che essa evoca, non è stata quindi fra i temi centrali del dibattito 
politico e quindi dell’informazione. L’immigrazione nel 2011 ha 
fatto notizia solo in casi particolari (si veda il “caso Lampedu-
sa”, in concomitanza con la guerra in Libia, nel periodo febbra-
io-aprile 2011); nel 2012 è scesa a livelli minimi, per risalire poi 
in modo prepotente nel 2013. Possiamo così trarre una terza 
conclusione: l’immigrazione diventa notizia quando è legata a 
situazioni di emergenza (sbarchi di migranti o di richiedenti asi-
lo, fatti di cronaca nera che richiamano il tema della presenza di 
cittadini stranieri), mentre la sicurezza diventa notizia quando è 
tematizzata nel dibattito politico, con il rischio di piegarla quin-
di a interessi e visioni di parte, anziché a un approfondimento 
per approntare soluzioni efficaci. È, quella sull’immigrazione 
legata all’emergenza, una conclusione che conferma uno degli 
esiti della ricerca di Corte (2002) sull’agenzia Ansa. Non solo: 
l’andamento del tema immigrazione nei tre anni dimostra come 
l’immigrazione divenga notizia quando, oltre all’emergenza, vi 
sia una classe politica attiva nel portare l’argomento al centro 
del dibattito. Abbiamo infatti, come evidenziato sopra, l’11,6% 
di notizie legate all’immigrazione nel 2011 con il governo Ber-
lusconi e gli accordi tra Libia e Italia, l’1,1% nel 2012 con il 
governo tecnico del professor Monti per priorità differenti 
nell’agenda politica e il 6,3% nel 2013 con il governo politico 
di Enrico Letta con il ministero per l’Integrazione guidato dalla 
prima ministra nera nella storia italiana, Cécile Kyenge.  

Quanto alla cronaca giudiziaria, nel 2011 il 44,2% delle 
notizie riguarda fatti relativi a iter giudiziari, processuali, inve-



MASS MEDIA E DIVERSITÀ CULTURALE 

 

79

stigativi o legati ad operazioni delle forze dell’ordine (64,3% 
nel 2012 e 62,7% nel 2013), mentre il 20,5% delle notizie 
(43,1% nel 2012 e 45% nel 2013) riguarda fatti di altra cronaca 
(morti, incidenti, malori, suicidi, sparizioni o altro). L’atto cri-
minoso o reato (anche ipotizzato) è presente nel 13% delle noti-
zie (18,3% nel 2012 e 27,6% nel 2013); il 7,9% sono invece no-
tizie relative a commenti, reazioni, descrizioni, inchieste, scena-
ri collegati a un fatto di cronaca (2,8% nel 2012 e 5,2% nel 
2013). Vi sono poi il trattamento tematico riferito a immigra-
zione e/o sicurezza (7,3% nel 2011, 1,1% nel 2012 e 7,8% nel 
2013); e gli argomenti relativi ad arrivi, sbarchi, incidenti in 
mare e respingimenti (6,5% nel 2011, 0,5% nel 2012 e 4,9% nel 
2013).  

Solo lo 0,3% delle notizie nel 2011 si colloca nell’ambito 
dell’area di indagine che comprende inchieste, racconti, storia o 
cultura dell’Altro migrante, straniero o di differente appartenen-
za culturale; mentre nel 2012 e nel 2013 nessuna notizia del ge-
nere è stata rilevata. Possiamo così trarre una quarta conclusio-
ne: la cronaca giudiziaria e/o relativa a investigazioni e opera-
zioni delle forze dell’ordine rappresenta il 57% del notiziario 
oggetto di indagine, tanto da poter dire che più della metà 
dell’informazione relativa a temi come sicurezza, immigrazione, 
cronaca nera o giudiziaria è veicolato (in modo diretto o indiret-
to) da fonti istituzionali, come la magistratura e le forze di poli-
zia. Fonti che, va ricordato, sono “di parte” pur essendo rappre-
sentate, e percepite dai lettori, come indipendenti e dotate di 
terzietà rispetto ad altri soggetti. Anche qui abbiamo una con-
ferma, a più di dieci anni di distanza, della ricerca di Corte 
(2002) sul forte potere di agenda e sulla presenza determinante, 
nell’arena pubblica, delle “fonti ufficiali”. 

Possiamo poi trarre una quinta conclusione: la cultura e la 
conoscenza approfondita del cittadino straniero, della cultura 
“altra” non sono considerate prioritarie dall’agenzia Ansa, 
tanto da non metterle in prima pagina. Nonostante quasi l’8% 
della popolazione italiana sia di origine straniera, tanto da con-
sentirci di affermare che l’Italia è già da tempo un Paese multi-
culturale, l’interesse dell’agenzia Ansa per la cultura di una fetta 
importante delle persone attive nella nostra comunità è pratica-
mente nulla. È anche questa una conferma della ricerca di Corte 
(2002) sul disinteresse della maggiore agenzia di informazioni 
verso chi è, quali valori esprime, quale cultura porta con sé la 
fetta di popolazione di origine straniera in Italia. Cade quindi 



CAPITOLO IV 80 

nel vuoto l’indicazione di Lepri (1991) sul giornalismo come 
professione interessata alla “continuità”, espressa dagli eventi, 
oltre che alla loro eccezionalità: si rinuncia, in sostanza, a inter-
pretare – a servizio dei lettori, quindi nell’ambito di un “giorna-
lismo di servizio” – la società complessa e multiculturale in cui 
viviamo. 

I protagonisti dei fatti di cronaca. I protagonisti delle noti-
zie in prima pagina dell’Ansa, per l’ambito trattato dalla ricerca 
di ProsMedia (immigrazione, sicurezza, cronaca nera e giudi-
ziaria) sono soprattutto italiani. Nel 2011, gli italiani sono so-
spettati o colpevoli nel 62,9% dei casi (64,1% nel 2012 e 53,3% 
nel 2013); sono vittime nel 40,6% (34% nel 2012 e 39,7% nel 
2013). Le persone straniere sono colpevoli o sospettati nel 
13,7% dei casi (10% nel 2012 e 11,5% nel 2013), mentre sono 
vittime nel 23,8% dei casi (10,3% nel 2012 e 20% nel 2013). 
Questo ci consente di trarre una sesta conclusione: oltre a riba-
dire la sovra-rappresentazione delle persone colpevoli o sospet-
tate di origine straniera (l’11,7% dei cittadini stranieri, quando 
è di origine straniera solo l’8% della popolazione residente in 
Italia), la ricerca sull’agenzia Ansa rileva un’alta “vittimizza-
zione” dei cittadini di origine straniera (il 18% rispetto al 
38,1% dei cittadini italiani). 

Il tono della notizia. Il tono più utilizzato nei titoli delle no-
tizie della prima pagina dell’Ansa, per l’ambito che ci interessa, 
è quello descrittivo o neutro (il 78,1% nel 2011, il 72,4% nel 
2012 e l’82,5% nel 2013). A seguire, con una frequenza netta-
mente inferiore, si trova il tono emotivo (12,1% nel 2011, 
17,8% nel 2012 e 11,6% nel 2013). Questo ci consente di trarre 
una settima conclusione: il notiziario dell’Ansa, per la parte di 
prima pagina riferita a sicurezza/immigrazione/cronaca nera e 
giudiziaria, ha una titolazione “fredda”, distaccata, neutra ri-
spetto alle passioni e alle posizioni di parte che caratterizzano 
tanta stampa italiana. Questo è in linea con gli scopi e il ruolo 
dell’agenzia Ansa, e contribuisce a garantirne autorevolezza e 
imparzialità. Questo elemento, però, ci deve far riflettere sulla 
responsabilità che l’Ansa ha sia nella scelta delle notizie (potere 
di “agenda” su singoli giornalisti e redazioni), che nel linguag-
gio utilizzato. Assegnando all’Ansa un ruolo di “arbitro” impar-
ziale (di gatekeeper svincolato da logiche di parte), i giornalisti 
fanno affidamento sull’agenzia e si ispirano alle sue scelte nel 
predisporre i notiziari di giornali, tv, siti web e blog, radio ecce-
tera. Ecco che le scelte, sia di agenda che di tipo linguistico, 



MASS MEDIA E DIVERSITÀ CULTURALE 

 

81

compiute dall’Ansa diventano un riferimento irrinunciabile per 
la stampa italiana. 

Chi viene interpellato o citato. Per quanto riguarda i prota-
gonisti citati, o interpellati, nella maggior parte delle notizie in 
prima pagina, compare la categoria magistratura o forze dell’or-
dine, quindi sempre le fonti ufficiali, presentate come voce in-
dipendente e quindi autorevole: è il 20,6% nel 2011 e diminui-
sce al 19,1% nel 2012. Nel 2013 (quando viene introdotta nella 
ricerca una distinzione fra fonti interpellate e citate), magistra-
tura e forze dell’ordine sono citate nel 13% delle notizie e inter-
pellate nel 14,6% dei casi. L’analisi delle notizie ha evidenziato 
una tendenza a citare con maggiore frequenza i colpevoli o i so-
spettati (12,7% nel 2011, 20,2% nel 2012; e 12% nel 2013 come 
colpevoli interpellati mentre sono il 16,4% come colpevoli cita-
ti). Le vittime sono citate o interpellate nell’8,9% dei casi nel 
2011 e nel 15,7% nel 2012; nel 2013 sono interpellate nel 4,7% 
dei casi e citate nel 17,2%. 

Infine, possiamo rilevare che nelle notizie dell’ambito che 
interessa la ricerca di ProsMedia (sicurezza, immigrazione, cro-
naca nera e giudiziaria) hanno voce soprattutto non soltanto le 
fonti istituzionali, come rilevato più sopra, ma anche le fonti di 
tipo politico: governo in primis, con il 10,5% nel 2011, seguito 
dagli esponenti politici (8%). Nel 2012, con l’esecutivo tecnico, 
il governo ha voce solo nel 3,4% dei casi e assistiamo a una 
frammentazione dei soggetti citati o interpellati (avvocati, reli-
giosi, personaggi famosi); mentre gli esponenti politici sono 
presenti nell’8,2% dei casi. Nel 2013, con la distinzione fra sog-
getti citati o interpellati nelle notizie di prima pagina dell’Ansa, il 
governo è citato nel 5% (nel 73% dei casi di citazione il gover-
no interviene) e nel 12,5% (interpellato); gli esponenti politici 
nel 6,3% (citati) e nell’11,3% (interpellati); seguono la gente 
comune e l’uomo della strada (4,3%); mentre hanno una pre-
senza del 2,1% i rappresentanti delle comunità straniere, per-
centuale uguale ai rappresentanti politici non di governo. 
Un’alta visibilità ottiene, nel 2013, una categoria non contem-
plata nelle ricerche dei due anni precedenti: le imprese profit o 
loro rappresentanti (9,1% dei casi in cui sono citati e 6,2% dei 
casi in cui sono interpellati). 

Possiamo così trarre una ottava conclusione, da articolare 
in più affermazioni: nel notiziario dell’Ansa in prima pagina, 
per gli ambiti che interessano la ricerca, vi è una predominanza 
di un’informazione ufficiale e istituzionale. Prendono ancora 



CAPITOLO IV 82 

molto la parola coloro che hanno sempre avuto voce in capitolo, 
quelle fonti che possono indirizzare in un senso o nell’altro il 
dibattito pubblico avendo il controllo e il monopolio delle noti-
zie che li riguardano o che concernono la loro attività. Le vitti-
me hanno meno voce dei colpevoli o dei sospettati, a segnalare 
un problema di presenza, nell’arena pubblica, di chi subisce una 
violenza o resta vittima di un evento: un dato certamente deter-
minato anche da motivi di riservatezza, ma che comunque priva 
il dibattito di una voce importante. 

La voce flebile concessa ad esperti e studiosi, poi, priva il 
notiziario e il dibattito pubblico di fonti indipendenti, preferen-
do dare spazio soprattutto alle voce di periti (di parte) e di av-
vocati e difensori (anche loro di parte), che hanno di certo dirit-
to ad esprimere opinioni e dare notizie, ma che forniscono co-
munque una visione e una versione parziale degli eventi. Esperti 
e studiosi sono citati nell’1,8% dei casi nel 2011 (2,5% nel 
2012); nel 2013 sono citati nel 3,1% dei casi e interpellati nel 
5% dei casi.  

Infine, da segnalare nella ricerca di ProsMedia la presenza 
della voce delle comunità straniere, a significare che le “mino-
ranze” culturali stanno imparando ad entrare nel dibattito pub-
blico, ad interagire con i media, quando debbono farsi sentire e 
confrontarsi con fonti ufficiali e classe politica. Nel 2011 le co-
munità straniere sono citate, attraverso loro membri o rappre-
sentanti, nel 6% dei casi (1,8% nel 2012). Nel 2013, sono citate 
nel 2,1% dei casi e interpellate nel 3% dei casi. Resta da vedere, 
sul piano qualitativo e dell’efficacia, quanto questa presenza 
possa arricchire il dibattito e contribuire a un’informazione 
completa e svincolata da interessi partigiani. 

La guerra di Libia e il “Caso Lampedusa”. Nel 2011 il 
gruppo di ProsMedia ha condotto una ricerca sull’agenzia di in-
formazioni Ansa per analizzare, per conto dell’Unhcr, il “Caso 
Lampedusa”. La ricerca aveva due obiettivi: a) ricostruire l’agen-
da dell’agenzia di informazioni Ansa nel periodo 1 febbraio-15 
aprile 2011, con una mappatura delle notizie rilevanti su temi 
quali immigrazione, sicurezza, cronaca nera e giudiziaria, attra-
verso un’indagine condotta sulla “prima pagina” dell’agenzia 
distribuita ai media abbonati alle ore 19; b) analizzare il lin-
guaggio utilizzato dall’Ansa nei servizi dedicati al “caso Lam-
pedusa” (arrivi di migranti, rifugiati e richiedenti asilo, e relati-
ve problematiche), con l’utilizzo di un software specifico per 
l’analisi lessico-testuale.  



MASS MEDIA E DIVERSITÀ CULTURALE 

 

83

La ricerca ha portato a una serie di conclusioni che elen-
chiamo di seguito. Prima conclusione: l’essere “straniero” co-
stituisce un elemento di notiziabilità, a prescindere dalla collo-
cazione in cui quell’essere stranieri si pone, sia rispetto al più 
generale tema dell’immigrazione, sia rispetto a specifici fatti di 
cronaca. Va inoltre rilevato che nel 27% dei casi, l’etichetta di 
“straniero” è chiaramente individuabile attraverso il riferimento 
alla nazionalità o, comunque, alla non appartenenza all’Italia: la 
registrazione di protagonisti di origine straniera è stata infatti 
possibile solo grazie alla sottolineatura che di questo aspetto è 
stata fatta nelle notizie Ansa; diversamente i protagonisti sono 
stati classificati come “persone italiane o non identificate”.  

Vi è poi una seconda conclusione: le notizie di cronaca re-
lative ad arrivi, sbarchi, incidenti in mare e respingimenti sono 
in numero pressoché uguale (34 a 40) a quelle relative al tratta-
mento tematico della questione immigrazione e della questione 
sicurezza, confermando così quanto altre ricerche hanno a suo 
tempo accertato, ovvero che la cronaca svolge un ruolo decisivo 
nell’informazione sull’immigrazione. Nel periodo oggetto di 
ricerca, d’altra parte, possiamo in questo modo rilevare l’inci-
denza delle notizie sugli sbarchi e gli incidenti in mare (14% 
delle notizie rilevanti) proprio in relazione ai fatti di Lampedu-
sa; così come il “caso Lampedusa” ha prodotto effetti sulla te-
matizzazione dell’immigrazione nel dibattito pubblico. Se poi 
andiamo ad esaminare in dettaglio le singole news di agenzia da 
“prima pagina”, possiamo evidenziare come le notizie che ap-
profondiscono il tema dell’immigrazione (quale fenomeno strut-
turale della società italiana) siano minoritarie e poco significati-
ve nel panorama informativo della maggiore agenzia italiana 
d’informazione. 

Questo ci porta a trarre una terza conclusione: si conferma 
una rappresentazione dell’essere “straniero” e dell’immigrazio-
ne legata all’emergenza, alle “breaking news”, che irrompono 
nel notiziario dei giornalisti italiani, e a un dibattito pubblico 
che vede la politica e i suoi rappresentanti come soggetti princi-
pali, se non esclusivi, ad aver diritto di parola.  

I protagonisti dei fatti di cronaca sono stati classificati in 
tre macro-categorie, con la possibilità, anche qui, di una scelta 
multipla nella loro individuazione rispetto alle notizie: vittime, 
sospetti o colpevoli, persone coinvolte o citate (non quindi vit-
time o colpevoli). A loro volta, queste macro-categorie sono sta-
te suddivise in quattro sotto-categorie a seconda della presenza 



CAPITOLO IV 84 

di soggetti stranieri, italiani, stranieri e italiani, non identificati. 
La quarta conclusione è che vi è una sovra-rappresentazione 
delle persone straniere nei fatti di cronaca, sia come vittime che 
come sospetti o colpevoli di un certo fatto. Nel caso delle vitti-
me, con 112 casi identificati, il 37,5% vede coinvolti soggetti di 
nazionalità straniera. Nel caso dei sospetti o colpevoli, il 22,2% 
vede coinvolti soggetti stranieri. Questo conferma quanto rile-
vato nei criteri di selezione delle notizie: l’essere “straniero” è 
un elemento che viene portato all’attenzione dei fruitori dell’in-
formazione, tanto da diventare in molti casi un elemento di no-
tiziabilità. 

Vi è poi una quinta conclusione: su 119 casi identificati, le 
persone coinvolte o citate di origine straniera (che non siano 
colpevoli, sospetti o vittime) sono 9,2%, in linea con il numero 
di residenti di origine straniera in Italia. La loro incidenza come 
soggetti di cui parlare diventa, fuori del ruolo di vittima o col-
pevole, notiziabile in misura contenuta. 

I soggetti interpellati o citati. Anche in questo caso, nell’am-
bito delle 206 notizie rilevanti analizzate sulla prima pagina 
dell’Ansa, è stata resa possibile una scelta multipla delle opzio-
ni fra: uomo della strada/gente comune, vittime, colpevoli/so-
spettati, parenti o amici della vittima, parenti o amici del colpe-
vole/sospettato, persone dell’ambiente della vittima, società ci-
vile organizzata (forze sociali, sindacati, comitati e altro), esper-
ti e studiosi, esponenti politici, religiosi, pubblica amministra-
zione, legali e periti, esponenti del governo (premier, ministri, 
sottosegretari), personaggi famosi/celebrità, magistratura/forze 
dell’ordine, rappresentanti o membri di istituzioni o ammini-
strazioni locali, membri o rappresentanti di comunità straniere. 

Un ruolo di primo piano lo esercitano i rappresentanti delle 
istituzioni pubbliche: il 16,6% dei soggetti interpellati o citati 
sono esponenti della magistratura o delle forze dell’ordine; il 
14,6% sono esponenti del governo; il 9,9% sono esponenti poli-
tici; il 9,7% sono membri o rappresentanti di comunità stranie-
re; il 6,8% sono membri o rappresentanti di istituzioni locali; il 
4,1% sono appartenenti alla società civile organizzata; il 2,3% 
appartengono alla gente comune o sono “uomini della strada”; 
un altro 2,3% sono religiosi; lo 0,9% sono esperti o studiosi; il 
10,3% sono vittime; il 7,6% sono colpevoli o sospettati. 

Possiamo così trarre una sesta conclusione: il 51,4% di chi 
ha voce (viene interpellato) sulla prima pagina dell’agenzia An-
sa appartiene al gruppo di soggetti che ha tradizionalmente già 



MASS MEDIA E DIVERSITÀ CULTURALE 

 

85

voce e potere nell’arena pubblica (istituzioni centrali e locali, 
politici, magistratura o forze dell’ordine, personaggi famosi o 
celebrità, pubblica amministrazione); la società civile organiz-
zata ha una voce marginale (4,1%) e così il mondo religioso 
(2,3%), che è alla pari con l’“uomo della strada”. 

Una settima conclusione è ricavabile dal dato sugli studiosi 
ed esperti citati o interpellati: lo 0,1%, una percentuale di fatto 
nulla, che conferma l’appiattimento dei media italiani sulla cro-
naca e la mancanza di spessore del dibattito sulla questione im-
migrazione, sulla sicurezza e sui temi che toccano da vicino la 
struttura e l’evoluzione della società italiana. 

Un’ottava conclusione riguarda la voce delle comunità 
straniere: il dato del 9,9% (in linea con gli esponenti politici) 
rileva che, in virtù della sensibilizzazione mediatica, oltre che 
dell’accrescimento numerico dei migranti e delle loro organiz-
zazioni, le diverse comunità di origine straniera si sono organiz-
zate per entrare nel dibattito pubblico e la loro voce comincia a 
farsi sentire in modo significativo. 

Infine, lo studio di ProsMedia ha rilevato il tono delle noti-
zie che l’Ansa ha pubblicato in prima pagina. Nel 78,6% dei ca-
si, il tono rilevato è neutro: a conferma del ruolo di medium im-
parziale che l’agenzia Ansa intende assumere. Da rilevare, tut-
tavia, che nei rimanenti 21,3% di casi, abbiamo un 9,2% di toni 
di “allarme” e un 8,2% di toni “emotivi”, mentre il tono di de-
nuncia si ferma all’1,9%.  

L’analisi del linguaggio nel “Caso Lampedusa”. Con l’ana-
lisi del linguaggio dei dispacci si è voluto verificare come l’agen-
zia Ansa ha contribuito a fornire informazioni su un momento 
storico particolare che ha coinciso con la guerra in Libia (nel 
2011), e la conseguente caduta del regime di Gheddafi, e con il 
cambio di governo in Tunisia: due sconvolgimenti politici e isti-
tuzionali che, assieme ai consueti movimenti di popolazione dal 
continente africano, hanno in misura diversa contribuito alla ri-
presa dei flussi migratori dal Nord Africa all’Italia e, quindi, 
all’Europa. L’analisi della frequenza delle parole più usate nei 
78 servizi giornalistici Ansa pubblicati nel periodo oggetto di 
indagine, consente di trarre una serie di conclusioni su come il 
fenomeno dell’immigrazione e dei rifugiati è stato proposto ai 
media italiani.  

Possiamo trarre una prima conclusione per la parte dell’ana-
lisi del linguaggio: la consistenza numerica degli arrivi dei mi-
granti è un forte elemento di notiziabilità, che attiva (come i ci-



CAPITOLO IV 86 

tati studi sul tema dei media e migranti hanno sempre rilevato) 
la paura di una “invasione” di stranieri o, comunque, di una pre-
senza eccessiva di soggetti estranei.  

La seconda conclusione ci dice che l’associazione frequen-
te fra Lampedusa ed “emergenza” dà all’isola la valenza di un 
posto di “frontiera assediata”, tale da rappresentare in piccolo 
quanto l’intera comunità italiana dovrebbe temere, ovvero 
un’invasione di persone straniere dal Nord Africa; come del re-
sto conferma il contesto entro cui viene utilizzata la parola “si-
tuazione” riferita all’isola.  

Possiamo trarre poi una terza conclusione: il concetto di 
accoglienza e di luogo deputato ad accogliere (il “centro”) è ben 
presente nel lessico dell’agenzia Ansa, e quindi del sistema in-
formativo italiano; ma lo è non nella sua valenza di azione volta 
all’accogliere persone in difficoltà, ma di organizzazione buro-
cratica e fisica per sistemare soggetti che “sbarcano” in un luo-
go di “frontiera” (Lampedusa), creando una “situazione” forte-
mente critica.  

Dai dati sulle citazioni possiamo trarre una quarta conclu-
sione di questa parte della ricerca, che conferma quanto detto a 
proposito della mappatura dell’agenzia Ansa: ancora una volta 
hanno voce soprattutto le fonti ufficiali, mentre si inserisce nel 
dibattito anche la voce delle comunità di migranti. Invece, come 
dimostra l’analisi delle dichiarazioni, le istituzioni dei governi 
nordafricani citati non vengono mai interpellate: le loro promes-
se e rassicurazioni sulla gestione dei migranti e dei profughi 
vengono riportate solo attraverso le parole dei politici italiani.  

Per quanto riguarda la nazionalità dei migranti e profughi 
giunti a Lampedusa nel periodo analizzato, possiamo trarre una 
quinta conclusione: il dramma dei profughi in fuga dai luoghi di 
combattimento contro il regime di Gheddafi ha uno spazio mar-
ginale, a indicare – secondo l’agenzia Ansa – come il problema 
che l’isola di Lampedusa si trova a fronteggiare non sia quello 
delle persone che scappano dalle zone di guerra, ma quello delle 
persone che emigrano per cercare lavoro.  

La sesta conclusione da trarre in questo caso è che, in un 
quadro di marginalità informativa del dramma dei profughi dal-
la guerra libica, è comunque ben presente nell’informazione il 
problema e la minaccia che la Libia può rappresentare sul piano 
dell’ingrossamento dei flussi migratori.   

Vi è poi una settima conclusione: la parola “migrante/i” sta 
sostituendo nella produzione informativa dell’Ansa il termine 



MASS MEDIA E DIVERSITÀ CULTURALE 

 

87

“immigrato/i”, tanto da fare ipotizzare che la Carta di Roma stia 
cominciando ad incidere sul lessico dei media italiani. In questa 
direzione va anche l’impiego delle parole “profughi” e “rifugia-
ti”. Mentre dobbiamo registrare, dall’altro lato, l’insistere sul 
termine “clandestini” anziché sul più appropriato “irregolari”, 
con riferimento alle persone non in regola con la legge sull’im-
migrazione. 
 

 
2. Uomini che odiano le donne: femminicidi e nazionalità dei 
protagonisti di Cristina Martini 

 
Un argomento sempre presente sulle prime pagine dei gior-

nali italiani è la cosiddetta “strage delle donne”. Molti si avven-
turano nella “conta” delle donne uccise da uomini, fornendo 
spesso dati non corretti. Non tutti gli episodi mortali sono anche 
femminicidi: si parla di “femminicidio” quando un omicidio è 
compiuto da un uomo per motivi di genere, quando cioè uccide 
una donna in quanto tale. Secondo Marcela Lagarde, antropolo-
ga e parlamentare messicana, “il femminicidio sta ad indicare la 
matrice comune di ogni forma di violenza di genere, che annul-
la la donna non solo nella sua dimensione fisica, ma anche in 
quella psicologica e sociale”.  

Nell’ambito di ProsMedia, chi scrive ha dedicato allo studio 
di questo tipo di omicidi la ricerca intitolata “Uomini che odiano 
le donne. Come l’agenzia di stampa Ansa rappresenta i casi di 
femminicidio secondo la nazionalità dei protagonisti”, racco-
gliendo ed analizzando i dati relativi al 2012 e al 2013. La ricerca 
è stata pubblicata anche in “Notizie fuori dal ghetto”, il primo 
rapporto dell’Associazione Carta di Roma (www.cartadiroma.org). 

La ricerca è stata sviluppata in tre fasi principali: la raccolta 
dei dati relativi ai 124 casi di femminicidio del 2012 e ai 136 
casi del 2013, catalogando vittime, colpevoli e numero di di-
spacci di agenzia usciti per ciascun omicidio; la costruzione di 
un questionario semistrutturato e l’analisi di 4 casi emblematici 
(perché hanno avuto più eco nell’agenzia Ansa) per ciascun an-
no, appartenenti alle seguenti categorie: vittima italiana e col-
pevole italiano; vittima italiana e colpevole straniero; vittima 
straniera con colpevole italiano; vittima straniera con colpevole 
straniero; l’analisi del linguaggio utilizzato nei dispacci di a-
genzia Ansa usciti per gli 8 casi scelti, con l’ausilio del software 
Taltac2, che si occupa di analisi statistica lessicale e testuale. 



CAPITOLO IV 88 

Dall’analisi dei dispacci dell’agenzia di stampa nazionale 
Ansa del 2013 si evince che vi sono stati 136 femminicidi in 
Italia, numero in leggera crescita rispetto ai 124 casi registrati 
nel 2012. Le donne italiane morte risultano essere 98 (il 72 %) e 
le vittime straniere 37 (27,2%); l’anno precedente le vittime ita-
liane erano state 86 (il 69,3%) e le donne straniere 38 (il 
30,6%). I colpevoli italiani sono il 77,4% (96) nel 2012 ed il 
73,5% (100) nel 2013. In crescita la percentuale di stranieri: so-
no 26 (il 19,1%) nel 2013, mentre nel 2012 erano 17 (il 13,7%). 
I colpevoli non identificati (i casi in cui non sono ancora stati 
individuati i responsabili) nel 2013 sono 10 (7,3%).  

La seconda fase della ricerca ha visto l’analisi di quattro 
casi emblematici per il 2013 (a cui sono stati dedicati più di-
spacci di agenzia): a) vittima straniera e colpevole straniero: 
Sandita Munteanu, uccisa con due coltellate alla gola lungo una 
strada. L’assassino, il suo ex compagno Virgil Murariu, si è poi 
suicidato. – b) Vittima straniera e colpevole italiano: Marilia 
Rodrigues Silva Martins, incinta al quarto mese di gravidanza, 
uccisa per strangolamento e colpi alla testa. L’assassino (suo da-
tore di lavoro ma anche amante e padre del figlio che aspettava) 
Claudio Grigoletto ha cercato di inscenare un suicidio con acido 
muriatico e gas metano. – c) Vittima italiana e colpevole stra-
niero: Ilaria Leone, violentata e picchiata fino a morire soffoca-
ta dal suo stesso sangue. È stata poi abbandonata in un oliveto. 
Ad ucciderla, Ablaye Ndoye, un conoscente. – d) Vittima italia-
na e colpevole italiano: Lucia Bellucci, strangolata ed uccisa 
con coltellate a cuore e polmoni dall’ex fidanzato Vittorio Cic-
colini. Il corpo, trasportato sul sedile dell’auto di Ciccolini da 
Trento a Verona, è stato abbandonato nel garage della madre del 
Ciccolini stesso. 

Tutti e quattro i casi analizzati sono usciti in prima pagina 
Ansa delle ore 19 e tutti hanno un numero di dispacci di agenzia 
dedicati molto alto: il caso di Ilaria Leone ha 39 dispacci, Mari-
lia Rodrigues Silva Martins 81, Lucia Bellucci 76. Rispetto al 
2012 in cui il caso con vittima e colpevole entrambi stranieri 
uscito con più dispacci arrivava a 12, nel 2013 al caso di Sandi-
ta Munteanu è stato dato più spazio, con 53 dispacci Ansa.  

In tutti i casi il nome e cognome della donna e del carnefice 
appaiono per intero e, nel caso in cui siano stranieri, la naziona-
lità è sempre specificata sia nel titolo che nel corpo dei testi, 
con l’utilizzo anche di aggettivi sostantivati. Dalla ricerca risul-
ta che sia i colpevoli italiani, sia i carnefici stranieri non sono in 



MASS MEDIA E DIVERSITÀ CULTURALE 

 

89

alcun modo “giustificati” nelle loro azioni, va però evidenziato 
che l’unico assassino descritto come “criminale” è il colpevole 
straniero che ha ucciso una donna italiana (il caso di Ilaria Leo-
ne). 

Veniamo alle conclusioni della ricerca. Va detto innanzi 
tutto che la violenza domestica è la causa principale di morte 
nelle donne tra i 16 ed i 44 anni: questo è uno dei dati allarmanti 
dell’Organizzazione Mondiale della Sanità, che riguardano an-
che l’Italia; le donne fino ai 50 anni muoiono più tra le mura di 
casa, ad opera di persone dell’ambiente familiare, che non per 
malattie o incidenti. 

I femminicidi che vengono riportati sulle prime pagine dei 
giornali sono solamente la punta di un iceberg con una base 
molto più ampia, fatta di violenze subite, fisiche ma anche psi-
cologiche, che in alcuni casi sfociano nel suicidio della vittima 
in seguito a maltrattamenti e persecuzioni: il caso di Rosa Maria 
La Manna del 3 giugno 2012 ne è un esempio. Pierre Bordieu 
nel libro Il dominio maschile descrive il femminicidio come “la 
forma suprema, perché la più sottile, la più invisibile di dominio 
dell’uomo sulla donna”; per la stampa restano perlopiù “episo-
di” isolati che difficilmente appaiono in prima pagina: su 260 
femminicidi totali dal 1 gennaio 2012 al 31 dicembre 2013, solo 
39 (il 15%) vengono inseriti nella prima pagina dell’Ansa delle 
ore 19. Nel 2013 si è passati da una percentuale dell’8%, regi-
strata nell’anno precedente, al 21,3%, in crescita soprattutto dal 
caso di Ilaria Leone, uccisa il primo maggio. 

Emerge così nell’anno 2013, a piccoli passi, anche sulla 
stampa l’omicidio di genere, anche se la parola “femminicidio” 
è ancora poco utilizzata. La usano i politici ed i rappresentanti 
di associazioni quando vengono intervistati nei dispacci Ansa, 
ma non è ancora diffusa nel lessico giornalistico, che preferisce 
semplificazioni quali “raptus di follia”, “omicidio passionale”, 
“uccisa per amore”, “stragi di gelosia”, quindi espressioni che 
giustificano la violenza in nome di un presunto sentimento o di 
uno status momentaneo del colpevole, senza indagare nel pro-
fondo un problema radicato nella cultura della società.  

“Caldo criminale”, “L’ha uccisa il caldo”, “Il delitto di Fer-
ragosto” titolano i giornali nei mesi estivi, attribuendo le ucci-
sioni alle alte temperature. Agosto invece, il mese estivo per ec-
cellenza, conta il numero più basso di femminicidi: 4 nel 2012 e 
7 nel 2013; mentre sono stati registrati 17 casi di femminicidio 
nel febbraio 2012 e 15 casi nel maggio 2013.  



CAPITOLO IV 90 

Le vittime dei femminicidi sono soprattutto italiane (il 
69,3% nel 2012 ed il 72% nel 2013), con una relazione molto 
stretta con l’assassino: sono i mariti ad uccidere di più, utiliz-
zando soprattutto armi compatibili con la realtà domestica, quali 
le armi da taglio. Nel resoconto degli avvenimenti, il colpevole 
italiano viene ritratto nel suo disagio, dovuto a molteplici cause: 
“momento di follia”, “quella storia finita lo tormentava”, “era 
molto bravo, ma ultimamente giocava male perché non stava 
bene”. Il tratto distintivo dell’assassino italiano è il mestiere 
svolto: è “l’avvocato” ad uccidere, il “datore di lavoro”, il mari-
to “ex guardia giurata”.  

Se i protagonisti sono italiani, gli ambienti in cui avviene il 
delitto sono descritti come famiglie apparentemente normali, 
anche dalle parole dei vicini di casa e dei conoscenti, la cui se-
renità è interrotta dall’“episodio violento”. Se per il colpevole 
italiano nelle notizie Ansa si punta su uno status momentaneo 
dell’uomo, per il killer straniero le cause si cercano nella nazio-
nalità. Emblematico il caso Kaur, in cui Jasvir e la figlia Jaspre-
et sono state sgozzate dal marito e padre: il femminicidio è ri-
condotto a cause religiose e culturali, ponendo l’accento sulla 
diversità che li contraddistingue. Descritta come “troppo per-
missiva”, la vittima straniera è succube del marito e delle tradi-
zioni, una donna passiva uccisa dal colpevole perché “preoccu-
pato della deriva occidentale della sua famiglia”.  

Gli aggettivi che descrivono gli assassini ed i verbi utilizza-
ti negli omicidi differiscono molto in base alla nazionalità: il 
linguaggio è più crudo e colpevolizzante quando l’uomo assas-
sino è straniero; più comprensivi e giustificanti quando a colpire 
è la mano di un killer italiano. Sono differenze meramente lin-
guistiche, ma che allontanano sempre di più il “noi” dall’Altro, 
rinchiuso in una gabbia di stereotipi e pregiudizi, alimentati an-
che da chi viene intervistato dai giornalisti: gli intervistati sono 
spesso esponenti politici che parlano del decreto espulsioni, del-
lo ius soli, della cittadinanza, mescolando un delitto di genere 
con tematiche legate all’immigrazione e allo status di “stranie-
ro”. L’attenzione di chi interviene sulla stampa, e quindi anche 
di chi legge, si sposta verso quella che viene vista e chiamata 
l’“emergenza stranieri” tralasciando così il vero problema: quel-
lo culturale e sociale che causa la violenza di genere.  

 
 



MASS MEDIA E DIVERSITÀ CULTURALE 

 

91

3. La strada dei pregiudizi: incidenti stradali e guidatori 
stranieri di Cristina Martini 

 
Crimine e discrimine: anche chi scrive di cronaca può 

compiere azioni offensive, discriminando i soggetti coinvolti, 
attraverso l’uso improprio delle parole. Quest’ultime sono sem-
pre importanti e possono creare stereotipi difficili da superare, 
soprattutto quando si affrontano temi importanti come l’immi-
grazione e la diversità culturale. Ne abbiamo una dimostrazione 
dalla ricerca “La strada dei pregiudizi. Incidenti d’auto, guidato-
ri italiani e stranieri nelle rappresentazioni della stampa” che chi 
scrive ha condotto nell’anno accademico 2010-2011, nell’ambi-
to di una tesi di laurea, sotto la supervisione di Maurizio Corte.  

La ricerca è partita da tre domande cui si è cercato di dare 
una risposta attraverso i dati raccolti e analizzati: come vengono 
rappresentati i soggetti stranieri colpevoli di incidenti stradali 
nella stampa? C’è differenza di trattamento tra gli italiani e gli 
stranieri negli articoli riguardanti gli stessi avvenimenti? Come 
viene utilizzato il linguaggio nei due casi? La ricerca si è svolta 
in due fasi principali: la prima, dove un campione di articoli su-
gli incidenti stradali è stato trattato con una scheda di rilevazio-
ne; la seconda, dove i testi sono stati analizzati con il software 
per l’analisi lessico-testuale Taltac2, per studiarne il linguaggio.  

In un’analisi che non pretende di essere rappresentativa di 
tutti i casi di incidenti stradali, ma che certo offre interessanti 
spunti di riflessione, sono state scelte cinque categorie di inci-
denti stradali. Le categorie sono: vittime straniere; vittime ita-
liane; vittime bambini/giovani; guidatore ubriaco; strage strada-
le (più vittime). Per ogni categoria, sono stati scelti due casi da 
analizzare: uno in cui il guidatore colpevole dell’incidente è ita-
liano e uno in cui il colpevole dell’incidente è straniero. Per o-
gnuno dei casi di studio, accaduti dal 2008 al 2011, sono stati 
analizzati quattro articoli: il primo è un dispaccio Ansa e gli al-
tri tre sono articoli di testate giornalistiche (cartacee o web) che 
ne hanno dato notizia. La scelta dei testi è ricaduta sul primo 
articolo pubblicato per dare la notizia dell’incidente, senza con-
siderare i seguiti nei giorni successivi. Ecco i titoli dell’agenzia 
Ansa per le notizie degli incidenti oggetto di studio:  
- “Pirati strada: tredicenne travolta e uccisa vicino Roma. 

Donna alla guida di una Mercedes fugge, arrestata dopo po-
che ore” (7 marzo 2008 – vittima straniera e colpevole italia-
no);  



CAPITOLO IV 92 

- “Pirata strada: Roma; romeno ubriaco uccide pedone, arresta-
to. Altre due vittime in incidenti stradali sulla via Tiburtina” 
(13 giugno 2011 – vittima e colpevole entrambi stranieri); 

- “Anziana travolta: trascinata per metri, autista sotto shock” (3 
febbraio 2011 – vittima e colpevole entrambi italiani);  

- “Non si ferma ad alt polizia, travolge auto e uccide ragazzo” 
(18 luglio 2008 – vittima italiana e colpevole straniero); 

- “Morto bimbo investito, si costituisce donna pirata strada. “È 
sbucato dietro una palla”; piccolo trovato agonizzante” (10 
maggio 2011 – vittima giovane e colpevole italiano); 

- “Pirati strada: romeno ubriaco travolge ragazzino in bici vi-
cino Roma. Colpevole si costituisce. Vittima voleva il batte-
simo” (30 maggio 2011 – vittima giovane e colpevole stra-
niero); 

- “Incidenti stradali: ubriaco uccide ragazza-madre vicino a 
Roma” (13 settembre 2009 – guidatore ubriaco italiano);  

- “Ubriachi alla guida: romeno rischia il linciaggio a Roma. Un 
morto. Forze dell’ordine lo salvano da testimoni infuriati” (7 
febbraio 2009 – guidatore ubriaco straniero);  

- “Travolti a fermata scuolabus: morte 2 donne e 3 bambine. 
Tragedia dopo carambola otto auto, nove feriti; domani lutto” 
(26 febbraio 2008 – strage stradale con colpevole italiano);  

- “Ubriaco e drogato investe 13 persone a fermata bus Roma. 
Sfugge a linciaggio, arrestato. Alemanno, resti in carcere” (5 
novembre 2008 – strage stradale con colpevole straniero). 

Conclusioni della ricerca. Dalla ricerca sugli incidenti stra-
dali, si evince che quando il colpevole di un incidente è stranie-
ro, il fatto acquista una connotazione più grave; c’è più tensio-
ne, il racconto è più drammatico e trattato con parole come “ba-
stardo”, “sporchi zingari”, “non sanno far altro che ubriacarsi e 
rubare”. La rabbia della gente intervistata si riverbera sul pub-
blico dei lettori.  

Fa notizia il guidatore straniero ubriaco (o drogato) che 
provoca un incidente dove le vittime sono italiane. Se guidatore 
e vittime sono stranieri, la notizia suscita poco interesse nella 
stampa italiana. Se guidatore e vittime sono italiani troviamo 
articoli di poche righe; e possiamo riscontrare che il guidatore 
colpevole viene giustificato con lo stato di shock, oppure l’at-
tenzione si sposta sulla vittima.  

Quando il guidatore colpevole è straniero non viene mai 
giustificato e viene preso di mira non solo dai testimoni che ten-
tano il linciaggio, ma anche dai resoconti della cronaca che si 



MASS MEDIA E DIVERSITÀ CULTURALE 

 

93

concentrano sull’incoscienza dell’autista, sul fatto che fosse in 
compagnia di connazionali, su quanto la gente sia “inferocita”. 
Si espongono dettagli poco rilevanti al fine dell’incidente, come 
l’alcool test positivo di un passeggero di origine straniera, coin-
volto senza fondamento nell’essere anche lui causa dell’inci-
dente. Se l’autore dell’incidente è italiano e la vittima è stranie-
ra, ricompare lo stato di shock del colpevole: il decesso della 
vittima viene descritto come una morte inevitabile; oppure si 
accampano spiegazioni come quella del bambino “sbucato die-
tro una palla”, della “partitella di calcio finita in tragedia”, come 
se la colpa fosse in qualche modo della vittima o del destino. La 
fuga di un guidatore italiano non è seguita da linciaggi né di te-
stimoni, né mediatici; a chiudere la vicenda in poche righe ci 
sono considerazioni come: “probabilmente, anche se si fosse 
fermata, non sarebbe servito per salvare la vita del bimbo”.  

Nelle notizie in cui ci sono guidatori italiani, soprattutto in 
vere e proprie stragi stradali, si narra l’evento come se gli inci-
denti fossero provocati dalle auto, non dalle persone. Sono le 
vetture a scontrarsi, a falciare, a provocare l’incidente. Auto che 
sembrano guidate da nessuno: è la Mercedes che uccide, la Stilo 
che si scontra con una Mitsubishi, non la persona al volante. Il 
colpevole è messo al riparo, quasi protetto, nascosto e giustifi-
cato. Diverse anche le citazioni che compaiono negli articoli: se 
si tratta di vittime italiane, vengono dipinte nella loro quotidia-
nità, descrivendone passioni e particolari che possano intenerire 
come “Anna, mamma buona, non vedeva mai il male e perdo-
nava sempre” e che provochino nel lettore un senso di rabbia e 
di rifiuto verso il colpevole straniero.  

I parenti di vittime italiane sono descritti “composti nel loro 
dolore”, non lasciano spazio all’odio, sono in grado di “spende-
re parole di umanità” e si affidano al lavoro delle forze dell’or-
dine e degli inquirenti. I parenti di vittime straniere invece “ur-
lano”, “gridano”, sono spaventati e chiedono giustizia con quel-
la disperazione che li mostra rabbiosi e quindi pericolosi. I poli-
tici intervistati sono moderati se il colpevole è italiano: inter-
vengono per portare alla luce i problemi della sicurezza strada-
le, quali la scarsa illuminazione e la mancanza di piste ciclabili. 
Se il colpevole è straniero non c’è spazio per la moderazione: in 
uno degli articoli è un esponente politico ad intervenire per pri-
mo, parlando di “emergenza rom”; l’attenzione è spostata sui 
campi nomadi abusivi, sulla tendenza al furto ed all’assunzione 
di alcol e sostanze stupefacenti, sui centri di permanenza tempo-



CAPITOLO IV 94 

ranea, sulla presenza ancora in Italia di stranieri che hanno rice-
vuto provvedimenti di espulsione.  

Gli incidenti sono spiegati con molti dettagli tecnici e con 
massima professionalità, un racconto quasi oggettivo, quando 
l’incidente è provocato da un guidatore italiano. Se è coinvolto 
un autista straniero, l’incidente diventa un racconto ricco di e-
lementi poco oggettivi, di avverbi, aggettivi, frasi di contorno 
poco rilevanti: il colpevole e il suo comportamento riempiono 
quasi tutto lo spazio della notizia, lasciando poco al racconto 
delle vittime. 

 
 



 

 
 
 
 
 

CAPITOLO V 
 

GIORNALISMO INTERCULTURALE 
E COMUNICAZIONE: FONDAMENTI 

TEORICI E RIFERIMENTI ETICI 
 
 

SOMMARIO: 1. Il giornalismo in una società pluralistica – 2. La parziali-
tà di un giornalismo “multiculturale” o etnocentrico – 3. Il Giorna-
lismo interculturale: i fondamenti teorici e i riferimenti etici – 4. Il 
Giornalismo interculturale: le esperienze di studio e ricerca 
all’estero – 5. Il Giornalismo interculturale: un diverso orizzonte 
per i media – 6. Il Giornalismo interculturale e le sollecitazioni del 
“Redattore Sociale” – 7. Il Giornalismo interculturale: la Carta di 
Roma 

 
 

Non siam razza d’artista, né maschere da gogna 
e chi fa il giornalista si vergogna. 
Non che il fatto c’importi, chi non ha in qualche posto 
un peccato o un cadavere nascosto? 

F. Guccini, Gli amici, 1983 
 
Le sfide che la società contemporanea pone richiedono un 

giornalismo, una comunicazione (social o meno) e un digital 
marketing dal taglio “interculturale”. Una comunicazione e un 
giornalismo in grado di leggere, interpretare e rappresentare una 
realtà complessa qual è quella in cui viviamo; e in grado di rela-
zionarsi con persone di differente cultura. Il ruolo di giornalisti 
e di comunicatori – mediatori fra le fonti e il pubblico – ci 
chiama a un approccio interculturale che è necessario se inten-
diamo informare e comunicare con autorevolezza e con effica-
cia.  

 Si vogliono qui tracciare i fondamenti teorici e i riferimen-
ti etici del giornalismo interculturale e della comunicazione in-
terculturale nei media, muovendosi nell’orizzonte teoretico del-
la Pedagogia interculturale. Crediamo, infatti, che i valori 
dell’Educazione e della Pedagogia interculturale, e il loro modo 



CAPITOLO V 96 

di porsi nei confronti dell’alterità, consentano di fruire di stru-
menti interpretativi importanti per il giornalismo e per la comu-
nicazione. 

 Sottolinea Portera (2003, p.6): “L’approccio della Peda-
gogia interculturale rappresenta una vera e propria rivoluzione 
copernicana: l’alterità, l’immigrazione, la vita in una società 
complessa e multiculturale non sono considerate come rischi di 
disagio o di malattie, ma come delle opportunità di arricchimen-
to e di crescita personale e collettiva; l’incontro con lo straniero, 
con il soggetto etnicamente e culturalmente differente, rappre-
senta una sfida, una possibilità di confronto e di riflessione sul 
piano dei valori, delle regole, dei comportamenti”.  

Sgomberiamo subito il campo, prima di passare a trattare 
del Giornalismo interculturale e della comunicazione intercultu-
rale nei media, da un possibile fraintendimento. L’approccio 
“pedagogico” non è quello “etico-pedagogico basato su ideali 
superiori” a cui fa riferimento Sorrentino (1995, p.40), citando 
Baglioni (1974, “L’ideologia della borghesia nell’Italia libera-
le”), un elemento “etico-pedagogico” inteso come serie di valori 
e convincimenti calati dall’alto sulla stampa perché li trasferisca 
a una società che la stampa stessa non riesce a capire, a inter-
pretare e quindi neppure a raccontare in tutta la sua complessità 
e nelle sue nuove articolazioni. La Pedagogia interculturale di 
cui tratta Portera – e nella quale ci riconosciamo – è semmai ri-
cerca, approfondimento continuo, capacità di analisi e volontà 
di conoscenza, umiltà di interpretazione, tensione a comprende-
re e ad incidere su una società che ha bisogno di testimoni em-
patici e attenti; il tutto nel quadro di una “Pedagogia dell’essere, 
più che della cultura” (Secco, 1999a, p.153). 

È il caso, poi, di liberare il campo da un altro fraintendi-
mento o, peggio, da un pregiudizio: che il Giornalismo intercul-
turale sia un “giornalismo buonista”, che disprezza le regole, 
ignora i temi della legalità e della sicurezza; e che tutto giustifi-
ca in nome di un non ben chiaro approccio “politically correct”. 
È invece il caso di sottolineare che il giornalismo interculturale 
è soprattutto un “buon giornalismo”, il quale attinge al meglio 
della tradizione giornalistica: curiosità (l’Altro mi interessa e mi 
riguarda), attenzione al dettaglio, approfondimento, conoscenza 
del contesto e di ciò che precede e segue il fatto da narrare, sen-
sibilità verso il linguaggio, riflessione sul modus operandi den-
tro e fuori una redazione o un’agenzia di comunicazione. Il 
giornalismo interculturale, inoltre, pone il rispetto delle regole – 



GIORNALISMO INTERCULTURALE E COMUNICAZIONE: FONTAMENTI 

 

97

discusse, condivise e decise in modo democratico e con atten-
zione al rispetto dei valori fondamentali dell’essere umano – 
come prioritario; così come prioritari sono il rispetto delle leggi 
e il diritto di parola, di critica e di opinione divergente.  

 
 

1. Il giornalismo in una società pluralistica 
 
“L’impreparazione, unita alla presunzione, rappresenta il 

più grande fra i problemi del giornalista, dopo quello dell’indi-
pendenza”, osserva Roidi (2001, p.110), che aggiunge: “Il tem-
po di un’informazione superficiale e abborracciata è finito. Il 
lettore è smaliziato, sa leggere, ha bisogno di notizie non solo 
tempestive (che fornisce la Tv) ma anche precise, approfondite, 
documentate. Il potere affidato a un giornalista è grande: può 
distruggere una persona o, più raramente, fare la sua fortuna. 
Egli, per questo, dovrebbe agire con umiltà e senso di responsa-
bilità, doti che spesso vengono sostituite da punte, più o meno 
visibili, di arroganza” (2001, p.112). 

La fragilità del giornalismo italiano e della sua cultura pro-
fessionale è evidenziata anche da Barbano (2003, p.62) il quale 
spiega come la prevalenza della tecnica si traduca in una rinun-
cia rispetto al ruolo pedagogico che il quotidiano oggi è chiama-
to a svolgere nella società moderna; ruolo pedagogico da inten-
dersi come contropartita culturale e interpretativa che, in cam-
bio del prezzo d’acquisto del quotidiano, i giornali forniscono al 
lettore, aiutandolo nella comprensione dei fenomeni che guida-
no la sua comunità, e consentendogli di governarli. Si tratta di 
una “pedagogia” che secondo Barbano deve rispondere a do-
mande reali del pubblico dei lettori, individuabili attraverso una 
mappa dei bisogni e dei valori sociali presenti in una comunità. 

Tra le funzioni del giornalismo, Kovach e Rosenstiel 
(2007) – alla fine di una ricerca che ha coinvolto 300 giornalisti 
e 3000 lettori americani – pongono anche quella di “educare” i 
lettori; azione educativa che si affianca alla raccolta, selezione, 
interpretazione e diffusione delle notizie. Come osserva Russ-
Mohl (2011), il giornalismo ha una serie di funzioni: informare, 
diffondere notizie e costruire cornici di senso, tematizzare (pun-
tare i riflettori su determinati temi), criticare e controllare, in-
trattenere, socializzare, integrare (creare ponti fra mondi diver-
si) e formare. “Alla funzione educativa dei media spesso è attri-
buita poca considerazione (…). In realtà anche i media contri-



CAPITOLO V 98 

buiscono alla formazione, anche se non come loro funzione 
primaria (…). Acquisiamo una parte considerevole della nostra 
cultura generale proprio attraverso i media. Per questo motivo è 
opportuno, di tanto in tanto, prestare attenzione anche alla fun-
zione formativa del giornalismo” (Russ-Mohl, 2011, p.23). 

Eppure, quando si parla di “ruolo pedagogico”, di compito 
“educativo” dei giornali, molti giornalisti rispondono con e-
spressioni di sconcerto. Il termine “pedagogico” ha assunto per 
taluni una connotazione negativa, dispregiativa, come se un 
giornalismo pedagogico fosse un giornalismo della manipola-
zione, al servizio del Potere. Niente di più errato.  

Il richiamo alla Pedagogia è quanto di più “rivoluzionario” 
e innovativo – in società complesse e pluralistiche come quella 
italiana e come quella europea – vi possa essere; là dove la Pe-
dagogia va intesa come una scienza dell’educazione capace di 
proporsi e imporsi come disciplina che può fornire risposte e 
indicare modalità di soluzione nella progettazione esistenziale 
della persona (si veda il richiamo di Portera, 2004, p.9). La Pe-
dagogia è una scienza “critica e progettuale” al medesimo tem-
po (Frabboni-Pinto Minerva, 2005, p.18); impegnata da un lato 
in un’analisi critica del presente e dall’altro nella progettazione 
di possibili percorsi di trasformazione dell’esistente. 

È del resto lo stesso pubblico di lettori e di telespettatori (la 
“audience”) a chiedere ai giornali di svolgere un ruolo interpre-
tativo, di indirizzo e di sviluppo dei temi, oltre che un compito 
narrativo, di rappresentazione della realtà che ci circonda; e dei 
fatti che vi accadono. I giornalisti e i comunicatori non dovreb-
bero dimenticare che l’informazione e la comunicazione svol-
gono un ruolo strategico nell’arena pubblica, tanto da diventare 
parte costitutiva del processo di rinnovamento delle istituzioni 
(si veda Rovinetti, 2002). La società intera necessita di strumen-
ti di comprensione, perché l’accresciuta complessità sociale 
crea un sempre più chiaro bisogno di cittadini che siano bene 
informati; e i cittadini bene informati sempre più fondano le lo-
ro conoscenze su informazioni non esperite direttamente ma 
raccolte dai mezzi di comunicazione di massa (Mancini, 2003, 
p.71): “Il cittadino ben informato vuole avere la piena coscienza 
delle proprie azioni che devono essere fondate ragionevolmente 
e quindi necessitano di informazioni adeguate”. È ancora Man-
cini (2003, p.77) ad affermare che “la comunicazione pubblica 
identifica quell’arena dell’attività simbolica di una società in 
cui, a seguito dei processi di differenziazione sociale, sistemi 



GIORNALISMO INTERCULTURALE E COMUNICAZIONE: FONTAMENTI 

 

99

diversi interagiscono e competono per assicurarsi visibilità e per 
sostenere il proprio punto di vista su argomenti di interesse col-
lettivo”. 

In quanto attori presenti nell’arena dell’attività simbolica di 
una società, i giornali e i giornalisti/comunicatori che li realiz-
zano non possono sottrarsi di fronte alle loro responsabilità – 
anche pedagogiche, anche educative – e all’impegno di fornire 
strumenti credibili di interpretazione del mondo in cui viviamo. 
Non ci si riferisce qui alla necessità di spiegazioni esaustive, to-
talizzanti e definitive: ma ad un continuo, quotidiano impegno 
sul fronte della comunicazione, della messa in comune di signi-
ficati e di chiavi di lettura della realtà. Senza la luce di giornali 
ben fatti e di giornalisti preparati e coscienti del proprio ruolo 
non sarà possibile andare incontro all’ansia, alla richiesta di o-
rientamento e di comprensione che sale dai lettori. 

Santini (2002, p.322) denuncia il fatto che la velocizzazio-
ne dell’informazione e le nuove tecnologie hanno costretto mol-
ti giornalisti a lavorare in presa diretta, con il risultato di pro-
durre una mole crescente di errori: “Questi sbagli non offendo-
no solo la grammatica, la sintassi, la pronuncia, lo stile giornali-
stico, la correttezza dell’informazione, ma oltraggiano – sì pro-
prio oltraggiano – i destinatari della comunicazione portatori, 
anche loro, di un diritto costituzionale”. 

I giornalisti sono consapevoli di come l’aumento esponen-
ziale delle informazioni minacci la loro funzione e la loro iden-
tità professionale, avverte Sorrentino (2004, p.455): “È come se 
si appannasse il loro sapere, consistente proprio nel routinizzare 
l’imprevisto, cioè selezionare e presentare gli eventi in grado di 
ben esemplificare il racconto della società. Il pericolo è che la 
ridondanza non permetta una lettura articolata e comparata degli 
eventi (…). Siccome senza comprensione non vi può essere effet-
tiva comunicazione, ne deriva l’apparente paradosso che l’allar-
gamento dello spazio sociale rappresentato dai media provoca un 
deficit di comprensione. L’informazione da luogo di scambio e di 
comunicazione, che consente l’incontro tra diversi, che allarga le 
reti relazionali e favorisce nuove forme di reciprocità, rischia di 
perdere la capacità di attribuire senso, di costruire identità, di 
formare l’opinione pubblica, proprio perché non riesce più a col-
legare, a mettere in comune, a creare condivisione”. 

Che la professione giornalistica abbia subìto un consistente 
cambiamento negli ultimi anni è evidenziato da Agostini (2004, 
p.15), il quale fa notare come i “valori notizia” non sono più da 



CAPITOLO V 100 

considerarsi immutabili; come i giornalisti siano consapevoli 
che fatti e storie non sono isolati ma vivono in un preciso conte-
sto, in un “universo mediatico”; e di come il “flusso informati-
vo” avvolga sia gli operatori dell’informazione che il pubblico. 
Da parte sua, Sorrentino (2010, p.82) sottolinea che “nel corso 
del tempo la visione del giornalismo come esposizione delle ec-
cezionalità oppure delle diseguaglianze si è appannata. Il gior-
nalismo appare sempre più come un luogo di scambio: un luogo 
d’incontro fra differenti attori sociali”.  

Accelerazione, frammentazione e dilatazione (Splendore, 
2011) caratterizzano il giornalismo online, che lavora “in presa 
diretta” come i canali televisivi all news. Tra l’accadimento e la 
sua rappresentazione passano spesso pochissimi minuti o addi-
rittura secondi, tanto che il ruolo di mediazione del giornalismo 
viene messo a dura prova: vi sono situazioni, nelle redazioni web 
e in quelle radiotelevisive, in cui la mediazione salta e il giornali-
sta rischia di diventare solo un amplificatore di quanto accade in 
diretta davanti al lettore o spettatore. Di contro, nelle redazioni 
dei giornali stampati l’overload informativo mette altrettanto a 
dura prova il ruolo mediatore (tra fonti e pubblico di lettori) del 
giornalista: è un sovraccarico informativo dovuto a due ragioni, 
la prima da rintracciarsi nell’aumento esponenziale di notizie che 
un giornalista riceve grazie ai nuovi media (dall’email a Twitter); 
la seconda ragione legata ai tagli negli organici che costringono i 
giornalisti, dentro e fuori le redazioni, a una produzione frenetica 
il cui prezzo finale è un impoverimento della qualità e un appiat-
timento su routines e linguaggi stereotipati. 

Un cambio delle routines redazionali, una diversa organiz-
zazione del lavoro giornalistico e delle pratiche professionali, 
l’impiego di un nuovo linguaggio, la formazione e l’aggiorna-
mento dei giornalisti, un diverso rapporto con le fonti: sono 
queste alcune delle azioni da compiersi in via preliminare per 
giungere a un modo interculturale (e autorevole) di fare giorna-
lismo. Non a caso, sono gli “uomini macchina” – i giornalisti 
che lavorano al desk, i gatekeeper – ad avere una visione meno 
sensibile, più stereotipata dell’immigrazione. Come osserva 
Morresi (2003, pp.206-208), la routine uccide la professionalità: 
il ricorso al “formato breve” della notizia, il lavoro al desk che 
costringe il giornalista a guardare il mondo con una specie di 
cannocchiale rovesciato che allontana gli eventi, il distacco dal-
la realtà aggravato dall’abuso di stereotipi linguistici, la perdita 



GIORNALISMO INTERCULTURALE E COMUNICAZIONE: FONTAMENTI 

 

101

di spessore dell’identità giornalistica, portano ad una perdita di 
credibilità della professione. 

Sottolinea Grossi (2004, p.23) che il compito primario dei 
media è di “restituire ai lettori una realtà che soddisfi la loro ri-
chiesta di comprensione dei fatti che accadono nel mondo e che 
informi la loro coscienza critica (… mentre) ogni mezzo d’in-
formazione è, inevitabilmente, un giudizio sulla realtà”. Come 
possono i mass media dare giudizi attendibili e autorevoli sulla 
realtà multiculturale in cui siamo immersi, se non fanno riferi-
mento ad un quadro deontologico forte? a valori e sensibilità 
interculturali? Come possono rinunciare, senza perdere in quali-
tà e in credibilità, alla tensione morale che porta all’incontro 
con l’Altro, all’ascolto e al dialogo? È vero che non basta il ri-
chiamo alla deontologia e alle leggi per avere un giornalismo 
rispettoso della diversità; occorre un insieme di azioni, di dispo-
sizioni culturali e di spinte dell’anima che consentano di andare 
oltre la siepe della superficialità, della banalità, della routine e 
della pigrizia intellettuale. 

Da rimarcare, poi, l’importanza di fonti alternative rispetto 
a quelle istituzionali. Uno degli sforzi che deve fare il mondo 
del volontariato, delle associazioni dei migranti, delle organiz-
zazioni legate alle diverse espressioni dell’immigrazione è quel-
lo di accreditarsi agli occhi dei giornali e dei giornalisti come 
fonti autorevoli. Un aiuto, in questo senso, viene dalla “comuni-
cazione pubblica” (si veda Rovinetti, 2003, pp.33 e segg.): uno 
dei settori della comunicazione pubblica è quello della comuni-
cazione “sociale o di pubblico interesse”. Essa riguarda l’atti-
vità di istituzioni, enti pubblici e associazioni private non-profit, 
le tematiche del terzo settore e le campagne di comunicazione 
destinate a favorire cambiamenti significativi e modi nuovi e 
condivisi di essere cittadini.  

Proprio dalla comunicazione pubblica – declinata per la 
parte che riguarda il sociale – e dai suoi strumenti (uffici stam-
pa, reti civiche, sportelli polifunzionali, Urp), oltre che dagli e-
sperti professionisti che vi lavorano (giornalisti, comunicatori 
pubblici, tecnici della comunicazione), può venire una spinta 
determinante nel gioco quotidiano per costruire l’agenda dei 
media. Solo con un forte potere contrattuale di tipo informativo 
e comunicazionale – il cui peso risente del potere economico 
posseduto – il mondo dei migranti può introdurre differenti no-
tizie, nuove visioni, temi alternativi per raccontare in modo più 
completo e più rispettoso la “diversità” culturale.   



CAPITOLO V 102 

 Il percorso verso il Giornalismo interculturale – va messo 
in chiaro – non è un percorso facile. Come abbiamo più volte 
sottolineato in questo libro, sono necessari intelligenza e cuore. 
Vi è bisogno di una conversione culturale e di una conversione 
dell’anima. È richiesta, poi, molta fatica; occorre un notevole 
impegno. L’impegno è quello di fermarsi, alla fine di un articolo 
o di un servizio Tv o di un post su Facebook, e chiedersi: “Ho 
usato i giusti toni e le giuste parole che comunicano senza of-
fendere? Ho rispettato la persona che vi è dietro e oltre il velo 
degli accadimenti? Mi sono ricordato che saranno in centinaia 
di migliaia i lettori che giudicheranno gruppi e situazioni anche 
in base agli elementi forniti dal mio scritto? Ho contribuito a 
ridurre o ad accrescere l’entropia che è connaturata al nostro 
mondo, la tendenza all’aumento del disordine? Fra i temi possi-
bili, ho scelto quelli più vicini ai lettori e ai soggetti meno tute-
lati, o mi sono seduto al banchetto dei potenti?”. 

Si è già detto che i mass media hanno un compito educati-
vo, oltre che informativo. I mass media svolgono infatti un ruo-
lo importante come “agenzia educativa extrascolastica”, poten-
do fornire anche le “competenze interculturali” (Portera, a cura 
di, 2013) necessarie a vivere in una società pluralistica. Per que-
sto, nel trattare dei nuclei familiari “multiculturali”, Portera 
(2004, pp.215 e segg.) parla di “educazione interculturale ai me-
dia e con in media in famiglia”. Come osserva Gennari (1986, 
p.150), “la comunicazione massmediatica non è che una faccia 
del grande poliedro entro cui si disvela la comunicazione socia-
le”; di qui l’impegno affinché i media riescano a produrre valori 
culturali. Perché ignorare il problema di un giornalismo che è 
comunque “educativo” (o diseducativo, a seconda dei casi), che 
lo si voglia o meno?  

“Che vi sia un magistero dei media, quanto meno nel senso 
di una potenza comunicativa e persuasiva sconosciute nel passa-
to, e che vi sia anche, nella specificità dell’impatto mediale 
un’importante implicazione – come spesso e forse troppo enfa-
ticamente si è sottolineato – di ripensamento e di revisione dello 
statuto dei ‘saperi’, è un dato, più ancora che uno spunto di sia 
pur opportune e acute interpretazioni. Ma ciò che può valer la 
pena di considerare più dappresso è il sistema di ambivalenze 
talvolta sconcertanti che il multiforme magistero della mediani-
tà evoca ad una riflessione che appena voglia tener conto di ca-
tegorie concettuali e storiche fondamentali, e ben lungi dal poter 
essere dichiarate obsolete o scadute. È sorprendente la pigrizia 



GIORNALISMO INTERCULTURALE E COMUNICAZIONE: FONTAMENTI 

 

103

concettuale con cui si è affrontata talvolta la questione dei me-
dia” (Granese, 2003, p.357). 

In un contesto multiculturale, qual è quello in cui viviamo, 
i mass media, proprio per l’importante influenza che esercitano 
sui suoi destinatari, hanno il compito di promuovere le relazioni 
interculturali. Si tratta di relazioni, rileva Garcea (1996, p.195), 
che “coinvolgono diverse visioni del mondo, spesso opposte tra 
di loro; implicano atteggiamenti di empatia e di sensibilità; ri-
chiedono l’abilità di saper interpretare i segnali degli altri; coin-
volgono processi di adattamento e di apprendimento; comporta-
no azioni combinate e collaborazione, che producono un risulta-
to totale maggiore della somma dei singoli risultati; si prefiggo-
no di trovare una soluzione integrata; presuppongono la com-
prensione della controparte per essere funzionali; non rappre-
sentano un compromesso, dal momento che non prevedono per-
dita o rinuncia di forze attive”. 

Il Giornalismo interculturale si pone su questa strada e pun-
ta a favorire un processo di adattamento culturale fra persone di 
differente cultura, cioè “un complesso di attività cognitive e 
comportamentali che influenzano sia la nostra esistenza nella 
cultura in cui siamo nati, sia le occasioni di contatto con le altre 
culture, come ad esempio durante i soggiorni all’estero. L’adat-
tamento culturale rappresenta un’acquisizione intellettuale che 
si completa nel momento in cui registriamo nella nostra mente 
l’esistenza di mondi diversi dal nostro, e li rispettiamo per mez-
zo del nostro comportamento” (Garcea, 1996, p.190). Questo 
processo viene favorito da diversi elementi: il rispetto delle per-
sone che si comportano diversamente da noi, la capacità di rela-
zionarsi con esse, la tolleranza dell’ambiguità, l’astensione dai 
giudizi, l’empatia, la capacità di elaborare ed esprimere rifles-
sioni personali, la disposizione a conoscere e capire gli altri.  

Vi possiamo aggiungere anche lo sviluppo di un atteggia-
mento di etnorelativismo: “Esso non presuppone un accordo e-
tico con tutte le differenze, né impone che si neghi la preferenza 
verso una data visione del mondo. Infatti, non si deve confonde-
re l’adattamento con la negazione della propria dignità e della 
propria identità culturale. Adattarsi non significa rinunciare ai 
propri valori e sottomettersi a quelli degli altri. Significa invece 
integrarsi, difendendo la propria specificità culturale” (Garcea, 
1996, p.191).  

 
 



CAPITOLO V 104 

2. La parzialità di un giornalismo multiculturale o di un 
giornalismo etnocentrico 

Restare fermi a un giornalismo etnocentrico, a difesa di una 
non ben compresa “identità” religiosa, valoriale o nazionale 
immutabile, non ha senso. Come abbiamo visto nella parte di 
questo testo dedicata ai concetti di cultura e identità, ci dobbia-
mo confrontare con processi che sono intrinsecamente dinamici; 
ben lontani da feticci o situazioni immobili. Il giornalismo deve 
quindi essere espressione di questa società in movimento che, 
senza rinunciare alla propria storia e ai propri valori, si misura 
con le sfide della globalizzazione e dell’alterità. Il giornalismo 
si deve assumere il compito impegnativo di raccontare e inter-
pretare fatti, eventi e situazioni che vedono coinvolte persone di 
differente orientamento culturale e religioso. Nessuna “resa”, si 
badi bene, a un relativismo male inteso; semmai la consapevo-
lezza che il giornalismo e la comunicazione – professioni strut-
turalmente in continuo cambiamento – debbono sapersi rappor-
tare con una società complessa, che richiede competenze e ca-
pacità di lettura avanzate rispetto al passato. 

Consapevolezza degli stereotipi e dei pregiudizi, apertura 
alla novità, studio e formazione, curiosità per ciò che è diverso, 
conoscenza delle difficoltà e dei meccanismi della comunica-
zione (interpersonale e di massa): sono questi alcuni degli stru-
menti per un giornalismo e una comunicazione che sappiano 
rapportarsi con una società pluralistica. Non si tratta di applica-
re soltanto alcune “ricette interculturali”, ma di acquisire una 
nuova forma mentis e un atteggiamento anche affettivo ed emo-
tivo di apertura alla conoscenza e al rispetto dell’Altro.  

La comunicazione è fatta di tecniche, di processi, di pas-
saggi di tipo cognitivo, sociale e relazionale; ma è fatta anche di 
sentimenti, di emozioni, di stati d’animo che non sono affatto 
secondari nel determinare l’esito dei risultati comunicativi. Un 
comunicatore, un giornalista, un esperto di webmarketing non 
può ignorare questi aspetti, se vuole che il suo lavoro produca 
risultati all’altezza della sfida che una società complessa e glo-
balizzata ci pone di fronte ogni giorno. Vi è certo un livello di 
stress e di fatica maggiore, ma sono maggiori anche le opportu-
nità e le soddisfazioni che il comunicare e il fare giornalismo in 
una società pluralistica possono dare. 

I limiti del multiculturalismo nell’informazione. In una 
società pluralistica, un giornalismo il quale si fermi a un ap-
proccio “multiculturale”, compie un passo in avanti rispetto alle 



GIORNALISMO INTERCULTURALE E COMUNICAZIONE: FONTAMENTI 

 

105

chiusure etnocentriche, ma di fatto si limita a registrare la pre-
senza di persone di differente cultura: assume un atteggiamento 
di tolleranza e talvolta di rispetto, evitando la criminalizzazione 
del diverso, come sottolinea Corte (2006) nelle conclusioni del-
la sua ricerca sui mass media multiculturali. Si tratta di un gior-
nalismo attento a rappresentare nel notiziario la struttura com-
posita della società: riserva un certo spazio alle varie “culture”; 
in alcuni casi prevede nelle redazioni dei giornali una quota di 
posti riservati alle “etnie” più rappresentative; può decidere di 
lasciare ai cittadini immigrati àmbiti nei quali essi si possano 
esprimere; propone rubriche destinate a questa o quella naziona-
lità; nel trattare delle notizie dall’estero tiene bene in chiaro la 
presenza di lettori/ascoltatori di differente nazionalità. 

Perché definiamo quel giornalismo come “multiculturale” e 
lo distinguiamo dal giornalismo “interculturale”? La ragione – 
per usare un’espressione di Portera (1997, p.192) – è che si trat-
ta di un giornalismo descrittivo il quale si riferisce a una “convi-
venza, più o meno pacifica, gli uni accanto agli altri (tipo ‘con-
dominio’), di persone provenienti da culture diverse”. Il giornali-
smo “multiculturale” è di certo un passo in avanti rispetto a una 
stampa italiana che si accorge dell’immigrazione, delle persone 
di differente cultura, solo quando esse si fanno “emergenza”, 
problema; oppure quando i migranti sono coinvolti in atti illega-
li (sbarchi, delitti) o sono oggetto di “storie strappalacrime”, 
come si può rilevare in Corte (2002, p.117 e segg.).  

A conclusione dell’analisi dell’informazione sugli immigra-
ti, con i programmi a loro dedicati da stampa e Tv, Gabellieri 
(2003, p.261 e segg.) osserva: “Nonostante i difetti e le debo-
lezze che abbiamo esaminato, però, l’offerta mediale multicul-
turale censita costituisce un elemento importante di prima acco-
glienza per gli immigrati e può costituire un passo timido ma 
importante verso la costruzione di una società polifonica, in cui 
le diverse nazionalità hanno pari diritto di cittadinanza. Che sia-
no i cittadini stranieri ad attivarsi o quelli italiani, singoli od as-
sociati, ciò che conta è lo sforzo testimoniato di dar voce alle 
diversità, anche semplicemente arricchendo il nostro panorama 
culturale di lingue, sapori e suoni diversi dai nostri. C’è da dire, 
però, che l’attivismo movimentista e il volontarismo solidaristi-
co caratterizzanti oggi la produzione per gli immigrati, pur a-
vendo avuto un ruolo di ‘avanguardia’, non possono essere suf-
ficienti a promuovere politiche di convivenza e di integrazione 
nel mantenimento delle diversità”. 



CAPITOLO V 106 

La proposta di offrire occasioni di “realizzazione profes-
sionale”, e quella di prevedere possibilità di lavoro nelle reda-
zioni per giornalisti di origine straniera, possono essere conside-
rate importanti; si tratta purtuttavia di interventi parziali. Così 
come scelta necessaria ma non sufficiente è quella di fare dei 
cittadini immigrati “non solo l’oggetto della notizia, ma piutto-
sto un pubblico di riferimento, capace di attivare un mercato e 
di diventare esso stesso promotore, creatore e attore dei pro-
grammi informativi” (Gabellieri, 2003, p.271). 

Un esempio di “approccio multiculturale” nei media radio-
televisivi viene dalla Gran Bretagna, che assieme a Germania e 
Francia è tra i Paesi europei con una più lunga tradizione di 
immigrazione e di società pluralistica: “La politica multicultura-
le dei media britannici si colloca nel quadro di una articolata le-
gislazione a tutela delle minoranze volta a combattere la discri-
minazione razziale e ad assicurare un’attenzione e rappresen-
tanza adeguate della composizione etnica della società britanni-
ca negli ambienti di lavoro, nel campo dei servizi e dei media” 
(Mauri e altri, 1999, p.148).  

A seguito di questo approccio “multiculturale”, i media bri-
tannici si sono dotati di una politica di tutela e di garanzia della 
rappresentanza delle altre culture: si va dall’applicazione di co-
dici deontologici alla redazione di palinsesti in cui sono previsti 
spazi per le minoranze etniche e presenze di minoranze etniche 
in programmi generalisti; dalla politica delle pari opportunità 
per “gruppi svantaggiati” a corsi di “formazione alla diversità” 
per gli addetti alla selezione e alla gestione dei personale, per i 
produttori, gli autori e i conduttori dei programmi; per conclu-
dere con l’ethnic monitoring. Quest’ultimo “consente di verifi-
care in modo periodico il grado di integrazione raggiunto all’in-
terno dell’emittente, attingendo a un database costantemente 
aggiornato che permette di constatare la percentuale di apparte-
nenti a minoranze ad ogni livello dell’organigramma, la loro 
posizione, i tempi di avanzamento delle loro carriere e in gene-
rale tutti gli elementi che rendono possibile una verifica dell’as-
senza di dinamiche discriminatorie” (Mauri e altri, 1999, 
p.150). 

In pratica, si vuole assicurare che il “condominio informa-
tivo multiculturale” dia espressione ed opportunità eguali a tutti 
i soggetti delle diverse etnie; che la “vita condominiale multi-
culturale” si svolga senza discriminazioni, senza tensioni, senza 
esclusioni e nel rispetto delle diversità. Di relazione, di interre-



GIORNALISMO INTERCULTURALE E COMUNICAZIONE: FONTAMENTI 

 

107

lazione, di “media interculturali” non si parla. Un approccio di 
questo genere, secondo l’ottica interculturale, mostra dei limiti: 
come in un condominio, i differenti gruppi sociali sono lasciati 
crescere, vivere, operare senza una relazione autentica, senza 
uno scambio dove ciascuno mette in gioco una parte di sé stes-
so. L’approccio interculturale – anche nel giornalismo e nell’at-
tività di comunicazione sociale e pubblica in genere – non mette 
a rischio l’identità, non nega la cultura e la diversità. Esso evita 
di discriminare il diverso; di considerare l’identità e la cultura 
come qualche cosa di statico, di immutabile, di immodificabile. 
Proprio dalla coscienza profonda della dinamicità insita in ogni 
identità, in ogni cultura, discende nel “giornalista interculturale” 
il rifiuto del pregiudizio, della visione stereotipata, della rappre-
sentazione immobile e mai cangiante dell’Altro. In questo, la 
scelta interculturale travalica, supera e approfondisce quanto la 
posizione multiculturale ha posto: sia nelle relazioni interperso-
nali che nella rappresentazione mediale. 

 
 

3. Il Giornalismo interculturale: i fondamenti teorici e i rife-
rimenti etici 

 
Nel proporre alcune riflessioni per un “Giornalismo inter-

culturale” – che vada oltre l’approccio del “multiculturalismo 
mediale” e oltre le chiusure di un “giornalismo etnocentrico” – 
vogliamo partire e poi muoverci nell’orizzonte teorico della Pe-
dagogia interculturale, così come si è venuto elaborando negli 
studi e nelle ricerche di cui abbiamo dato conto nella prima par-
te di questo testo.  

Secco (1992, p.35) afferma che “sembra più giusto fondare 
la Pedagogia interculturale sull’essere dell’uomo, su quanto 
emana dalla sua natura, e poi modulare il contingente (tra cui i 
rapporti tra culture) sulle funzioni che esso può svolgere a van-
taggio di una migliore affermazione della propria umanità sia in 
sé, sia in rapporto con gli altri”. Sottolinea poi (1992, p.43) che 
“l’intercultura in sé e per sé non esiste; esistono i rapporti tra 
persone appartenenti a diverse culture; è su questi che occorre 
fermare l’attenzione. Mettersi in rapporto a pari significa rinun-
ciare ad una dominanza e alla concezione universalistica della 
propria cultura”. Per l’approfondimento delle Pedagogia inter-
culturale rinviamo alle pagine dedicate, in questo testo, a questa 



CAPITOLO V 108 

disciplina e alle produzioni scientifiche di Secco, Portera, Frab-
boni, Santerini e di altri studiosi indicati in bibliografia. 

Venendo ai mass media, possiamo affermare che il “Gior-
nalismo interculturale” – per riprendere Portera (in Secco-Por-
tera, 1999, p.24 e segg.) – deve essere il luogo del rispetto dei 
sentimenti, della comprensione, dell’ascolto di quanto la realtà 
(la cronaca) ci racconta, del dialogo con (e tra) le differenti cul-
ture; un luogo dove si fa anche educazione al pluralismo, alla 
legalità e alla pace. L’uso sui giornali di un lessico militaresco e 
violento nella presentazione dell’immigrazione in Italia, dello 
sbarco dei cosiddetti “clandestini”, dei quartieri e delle proble-
matiche legate alla presenza di cittadini immigrati (“invasione”, 
“allarme”, “emergenza”), è un esempio di educazione al rifiuto, 
allo scontro con il “diverso”. La stessa stampa può invece svol-
gere un ruolo contrario, positivo: può dare una lettura e un’in-
terpretazione della realtà della cronaca non per colorarla di rosa, 
negando le tensioni e i problemi che i movimenti migratori 
comportano, ma spiegando quali sono le risorse, le opportunità, 
i vantaggi, gli arricchimenti che una situazione multiculturale 
porta con sé e favorisce. 

Si educa alla pace ma anche al conflitto, osserva Portera 
(1999, p.216); si educa al dialogo ma anche alla legalità. Non si 
chiede e non si ha bisogno di un giornalismo che “nasconda” le 
notizie scomode; di un giornalismo che a seconda dei governi 
esalti e drammatizzi, o minimizzi e nasconda gli sbarchi di sog-
getti irregolari e la criminalità di origine straniera. Vi è bisogno 
di un giornalismo che sappia comprendere, valutare, fotografare 
e presentare la complessità di una società multiculturale, con i 
suoi problemi e le sue risorse; il tutto con quell’approccio inter-
culturale che va al di là non solo delle discriminazioni verso 
l’Altro, verso le altre culture, ma che va anche al di là del “mul-
ticulturalismo”, della logica della buona convivenza da “con-
dominio multiculturale”. 

In sintesi, possiamo affermare che il Giornalismo intercul-
turale ha come orizzonte teoretico le acquisizioni della Pedago-
gia interculturale; e ha come indicazioni concrete quelle che 
emergono dall’attività di Educazione interculturale. Le fonda-
menta si saldano con quelle del giornalismo tout-court, là dove 
la legge del 3 febbraio 1963, numero 69, “Ordinamento della 
professione di giornalista”, sotto la voce “diritti e doveri”, così 
recita: “È diritto insopprimibile dei giornalisti la libertà di in-
formazione e di critica, limitata dall’osservanza delle norme di 



GIORNALISMO INTERCULTURALE E COMUNICAZIONE: FONTAMENTI 

 

109

legge dettate a tutela della personalità altrui ed è loro obbligo 
inderogabile il rispetto della verità sostanziale dei fatti, osserva-
re sempre i doveri imposti dalla lealtà e dalla buona fede”. 

Mentre la Risoluzione del Consiglio d’Europa, numero 
1003, dell’1 settembre 1993 relativa all’Etica del Giornalismo, 
alla voce “Situazioni di conflitto ed ipotesi di tutela speciale”, 
afferma: “La società vive talvolta situazioni di conflitto e ten-
sione originate dalla pressione di fattori quali terrorismo, di-
scriminazione di minoranze, xenofobia o guerra. In tali circo-
stanze, i mezzi di comunicazione sociale hanno l’obbligo mora-
le di difendere i valori della democrazia: rispetto della dignità 
umana e ricerca di soluzioni con metodi pacifici e in uno spirito 
di tolleranza. Essi devono, di conseguenza, opporsi alla violen-
za e al linguaggio odioso e intollerante, rifiutando ogni discri-
minazione basata sulla cultura, sul sesso o la religione”. 

La “Carta dei Doveri del Giornalista”, dell’8 luglio 1993, 
stipulata tra Consiglio Nazionale dell’Ordine dei Giornalisti e 
Federazione Nazionale della Stampa Italiana, nel capitolo sui 
princìpi afferma che “il giornalista ha il dovere fondamentale di 
rispettare la persona, la sua dignità e il suo diritto alla riserva-
tezza e non discrimina mai nessuno per la sua razza, religione, 
sesso, condizioni fisiche o mentali, opinioni politiche”. La Carta 
dei Doveri del Giornalista conclude affermando che “il giornali-
sta si impegna comunque ad usare il massimo rispetto nei con-
fronti dei soggetti di cronaca che per ragioni sociali, economi-
che o culturali hanno minori strumenti di autotutela”.  

Il Codice di deontologia relativo al trattamento dei dati per-
sonali nell’esercizio dell’attività giornalistica (ai sensi della leg-
ge 675/1996), emanato il 29 luglio 1998, all’articolo 9 sulla “tute-
la del diritto alla non discriminazione” così recita: “Nell’eser-
citare il diritto-dovere di cronaca, il giornalista è tenuto a rispet-
tare il diritti della persona alla non discriminazione per razza, 
religione, opinioni politiche, sesso, condizioni personali, fisiche 
o mentali”. Un obbligo, questo, che un “giornalismo intercultu-
rale” pone come uno dei pilastri del proprio operare. 

Nel trattare della “sinergia interculturale”, Garcea (1996, 
p.195) spiega che le relazioni interculturali – nel combinare i 
contributi che provengono da culture diverse per realizzare un 
unico scopo – rappresentano un processo dinamico; coinvolgo-
no diverse visioni del mondo, spesso opposte tra di loro; impli-
cano atteggiamenti di empatia e di sensibilità; richiedono l’abi-
lità di saper interpretare i segnali degli altri; coinvolgono pro-



CAPITOLO V 110 

cessi di adattamento e di apprendimento; comportano azioni 
combinate e collaborazione, che producono un risultato totale 
maggiore della somma dei singoli risultati; si prefiggono di tro-
vare una soluzione integrata; presuppongono la comprensione 
della controparte per essere funzionali; non rappresentano un 
compromesso, dal momento che non prevedono una perdita o 
rinuncia di forze attive. 

Gli obiettivi della formazione e dell’educazione intercultu-
rale si pongono quindi di suscitare una reale motivazione ad in-
contrare persone di culture diverse. Sono gli stessi obiettivi a 
cui deve tendere un giornalismo che voglia porsi da ponte, da 
“mediatore informativo” fra una realtà multiculturale e lettori/ 
ascoltatori che hanno necessità di imparare gli strumenti per ca-
pire quella realtà e con essa interagire. “Tra i numerosi benefici 
della sinergia interculturale”, conclude Garcea (1996, p.196), 
“si devono considerare i principali cambiamenti nel modo di 
pensare, nei sentimenti e nei comportamenti. Il modo di pensare 
può acquisire una maggiore comprensione degli stranieri, una 
diminuzione dell’uso di stereotipi negativi, uno sviluppo di una 
concezione più complessa delle altre culture, una maggiore at-
tenzione agli eventi mondiali, insieme a una maggiore cono-
scenza della propria cultura”. 

Del Giornalismo interculturale – rispetto a un approccio 
“multiculturale” – possiamo dire quanto Garcea (1996, p.198) 
afferma della comunicazione interculturale: “L’obiettivo della 
comunicazione interculturale è raddoppiato rispetto a quelle so-
cietà multiculturali. Infatti, mentre il multiculturalismo rappre-
senta la compresenza e il rispetto dell’esistenza di una moltepli-
cità di culture, l’interculturalismo va oltre l’atteggiamento mul-
ticulturale e si propone l’elaborazione di una storia comune, che 
si aggiunge alla storia personale e della cultura specifica di ognu-
no”.  

 
 

4. Il Giornalismo interculturale: le esperienze di studio e di 
ricerca all’estero 

 
In ambito internazionale è cresciuto negli anni il numero di 

studiosi – sovente giornalisti impegnati anche come docenti u-
niversitari – che si occupano di “Giornalismo interculturale”. Il 
padre dell’Intercultural Journalism è Kenneth Starck, giornali-
sta e docente di Giornalismo interculturale e Comunicazioone 



GIORNALISMO INTERCULTURALE E COMUNICAZIONE: FONTAMENTI 

 

111

internazionale all’Università dello Iowa, che ha segnato un vero 
e proprio atto di fondazione dell’Intercultural Journalism con il 
breve saggio “The case for Intercultural Journalism”, pubblicato 
dall’Australian Journalism Review (1994, volume 16, pp.11-
24). Starck ha avuto il merito di sensibilizzare i giornalisti su 
quanto la cultura possa influenzare il loro lavoro.  

La natura pubblica del giornalismo, sostiene Starck, rappre-
senta il terreno d’incontro per molte altre discipline: certamente 
l’Educazione interculturale e la Pedagogia possono arricchire il 
Giornalismo interculturale, così come molte idee possono essere 
offerte dall’Antropologia. I corsi di Intercultural Journalism di 
Starck, come ci ha spiegato lui stesso, hanno tre obiettivi: svi-
luppare ed estendere le abilità e competenze legate all’attività di 
raccolta e di stesura delle notizie (reporting and writing skills); 
formare le abilità critiche dei futuri giornalisti ed espandere gli 
orizzonti interculturali degli stessi. Il corso cerca di raggiungere 
questi obiettivi mettendo a fuoco l’attività giornalistica su una 
precisa area di interesse riferita ai resoconti sulle questioni in-
terculturali, con una forte sollecitazione verso le abilità di ricer-
ca e di dialogo e di scoperta interculturale nei più diversi campi. 
Il corso di Starck viene condotto come un workshop, con lettu-
re, discussioni, assegnazioni di incarichi di tipo giornalistico e 
condivisione di esperienze e di ricerche sulla raccolta delle no-
tizie, la tecnica di scrittura, la pianificazione e l’analisi di temi 
che hanno a che fare con la diversità culturale. Dove per cultu-
ra, precisa Starck, s’intende in modo generale la “way of life”, 
ovvero lo stile, il modo di vivere. 

El Periodismo intercultural. In ambito europeo, in Spagna 
opera Estrella Israel Garzon che con i suoi studi, la sua attività 
di insegnamento alla Universidad Cardinal Herrera di Valencia 
e il suo lavoro di giornalista, si occupa di “Periodismo Intercul-
tural”. Israel Garzon (2001, p.163) sottolinea la necessità del 
Giornalismo interculturale nella misura in cui noi viviamo in 
una società pluralistica: “Su necesidad es evidente en la medida 
en que nos encontramos y vivimos en sociedades multicultura-
les o pluriculturales”. Comunicare la diversità, osserva Israel 
Garzon, è un processo complesso, perché richiede soprattutto la 
volontà di interagire con gli altri e di superare i pregiudizi e gli 
stereotipi. Oltre alle variabili più evidenti ed esplicite legate alla 
diversità (colore della pelle, linguaggio), ad influire sul proces-
so comunicativo tra persone di differente cultura vi è tutto il 
mondo della comunicazione non verbale, fino alle nozioni di 



CAPITOLO V 112 

spazio e di tempo che mutano al variare delle situazioni cultura-
li. È importante, allora, conoscere le variabili concettuali che in-
teragiscono nel processo comunicativo, come ad esempio l’espe-
rienza che possono avere in comune l’emittente e il ricevente di 
un certo messaggio. Un terzo aspetto è quello dei “rumori inter-
culturali” (“ruidos interculturales”), che si manifestano in di-
storsioni, in temi e connotazioni negative quando non coincido-
no con la cultura dominante di chi comunica; così come posso-
no prodursi a causa del disconoscimento dell’Altro o per ragioni 
legate alla situazione.  

L’etichettatura del “diverso” – per classe, genere, condizio-
ne psicologica o sociale – può influire in modo considerevole 
nel “rumore interculturale”, che non consente di ascoltare e di 
comprendere in modo adeguato quanto l’Altro diverso da noi 
dice e fa. Nello spiegare il concetto di “rumori interculturali” – 
interferenze nei processi di comunicazione – riferiti ai mezzi di 
comunicazione di massa, Israel Garzon (2001, p.164) distingue 
due livelli: un livello “macro”, che appartiene alla struttura in-
ternazionale della comunicazione; e un livello “micro”, che ab-
braccia la rappresentazione che i media danno dell’Altro, dei 
diversi. 

Israel Garzon (2001, ivi) fa notare che “en el ejercicio pe-
riodistico, los ruidos interculturales aparecen con mayor fre-
cuencia en dos aréas: la conceptualizacion-nominacion-denomi-
nacion de los diferentes y la tematizacion, con campos de aso-
ciacion como desviacion y negadividad”. Come si è visto trat-
tando dei risultati delle ricerche sull’immagine dell’immigra-
zione nei media italiani, l’etichettature della diversità, la tema-
tizzazione dell’Altro diverso e l’associare lo “straniero” alla de-
vianza e all’insicurezza portano a fornire un quadro informativo 
intessuto di fraintendimenti, pregiudizi, stereotipi, errori (tutti 
“rumori interculturali”, per usare la felice espressione della 
giornalista e studiosa spagnola). 

Vi sono poi ulteriori aspetti, che Israel Garzon evidenzia. 
Uno di questi è il considerare il contesto entro cui avviene la 
produzione massmediale sui soggetti di differente cultura, sui 
gruppi minoritari, ma oltre al contesto anche la stesura e la 
composizione dei testi, i protagonisti e le fonti che compaiono 
nel racconto giornalistico. Senza contare poi gli effetti di spetta-
colarizzazione e di drammatizzazione dell’informazione che 
producono i resoconti delle forze dell’ordine. 



GIORNALISMO INTERCULTURALE E COMUNICAZIONE: FONTAMENTI 

 

113

“El periodismo intercultural es una necesidad de las socie-
tades que pretenden vivir en un modelo democratico participati-
vo, en el que aparezca como valor la interculturalidad”, osserva 
Israel Garzon (2001, p.165) che arriva a formulare due proposte 
o, meglio, due “necessità”: che nei codici di stile e di compor-
tamento delle redazioni vi sia compreso in maniera concreta il 
codice deontologico condiviso dei giornalisti con riguardo al 
trattamento informativo dei gruppi minoritari, dei “diversi” (lo 
straniero, la donna, il gay, il tossicodipendente, il povero e via 
dicendo); che nei curricula dei corsi universitari di Scienze della 
Comunicazione vi siano contenuti che portino a riflettere 
sull’interculturalismo e su un “periodismo” sensibile al plurali-
smo e ad una società multiculturale. 

Quello di Israel Garzon è insomma un impegno per trovare 
formule utili a promuovere il Giornalismo interculturale, che 
rappresenta una scommessa, una sfida per la nascita di un gior-
nalismo di qualità in un mondo complesso ed articolato, in cui 
l’interculturalità come modello, come guida, si configura quale 
necessità impellente. Comunicare la differenza è un’operazione 
complicata, soprattutto perché richiede una particolare disponi-
bilità all’interazione e il superamento di pregiudizi e stereotipi. 
Per questi motivi emerge la necessità di introdurre una chiave di 
lettura interculturale nel giornalismo, perché l’apertura è 
d’obbligo per arrivare a comprendere le basi culturali degli altri 
popoli e per non creare un atmosfera rigida che rinforzi e tra-
smetta stereotipi e luoghi comuni. In particolar modo, i mezzi di 
comunicazione devono evitare l’elaborazione di immagini non 
veritiere, offensive o inappropriate nei confronti delle altre cul-
ture: la comunicazione interculturale può aiutare a contribuire 
alla creazione di un’atmosfera promotrice di cooperazione e 
comprensione verso l’Altro. 

C’è bisogno di una comunicazione che possieda caratteri-
stiche particolari, quali la sensibilità verso le differenze cultura-
li, il rispetto per il diverso, la tolleranza nei confronti di scelte o 
comportamenti che si discostano da quello che si considera 
“normale” o “giusto”, flessibilità e disponibilità al cambiamen-
to, caratteristiche che le permettano di realizzare tale funzione. 
Che la nostra sia una realtà multiculturale, è un dato di fatto, un 
punto di partenza; il passo successivo da fare è favorire ed ap-
plicare la logica interculturale e capire che la differenza non è 
una minaccia, ma un talento da usare, una risorsa, perché anche 
solo conoscere le “culture altre” è un atto di comunicazione.  



CAPITOLO V 114 

Il giornalista americano Stephen Magagnini, vincitore di 
molti premi giornalistici per i suoi articoli sui gruppi etnici e 
docente alla prestigiosa Columbia School of Journalism di New 
York, ha stilato una serie di “massime” da seguire per evitare 
“le solite trappole dei media” quando si scrive misurandosi con 
la “diversità” etnica e culturale.  

Un giornalismo attento alla diversità culturale. Ecco alcuni 
consigli di Magagnini, tratti da una traduzione di Paolo Dal 
Ben, giornalista professionista del quotidiano L’Arena e docente 
a contratto all’Università degli Studi di Verona: a) ricorda, devi 
fare un lungo viaggio, le storie significative si presentano da so-
le, nell’ascolto della gente. – b) tratta la gente nel modo in cui 
tu vuoi essere trattato: come individui e con rispetto. Chiedi alle 
persone come vogliono essere descritte. – c) non generalizzare 
quando parli di gruppi etnici. – d) racconta sempre la storia at-
traverso le voci della gente che appartiene al gruppo di cui parli. 
Assicurati sempre che sia rappresentata la maggior parte dei 
punti di vista. – e) controlla sempre che le tue fonti siano credi-
bili e affidabili. Le fonti tendono ad essere molto più candide e 
sicure di sé nel proprio gruppo di appartenenza; nessuno così li 
accuserà di razzismo e bigottismo. – f) lascia che i tuoi interlo-
cutori, le tue fonti, ricoprano il ruolo del tuo capo al giornale. Io 
chiedo spesso a loro: se tu scrivessi questo articolo o storia ri-
guardo a..., quale sarebbe il titolo? Chi è d’accordo con te? A 
chi non piaci? O cosa veramente ti dà fastidio riguardo al modo 
in cui i rappresentanti del tuo gruppo etnico sono stati descritti 
dai media? Quali aspetti e storie su di voi ti piacerebbe leggere? 
– g) sii consapevole delle differenze culturali. – h) spesso ci so-
no diversi punti di vista all’interno dei uno stesso gruppo etnico. 
Assicurati di aver sentito diversi pareri. – i) immergiti nella cul-
tura. Partecipa ai loro usi e costumi. – l) vai ai loro incontri per 
creare contatti, ma non permettere che gli eventi influenzino 
troppo il tuo modo di scrivere l’articolo. Spesso in passato si 
mettevano due diverse etnie in un unico articolo che riguardava 
una simile celebrazione. No, ora le differenze vanno sottolinea-
te. – m) sii attivo, non re-attivo. Racconta cioè storie che porti-
no dentro un contesto e un retroterra prima di tutto. – n) cerca 
di evitare due trappole in cui spesso cadono i media: “le mino-
ranze della settimana”. Scrivere cioè sulle minoranze etniche 
giusto perché hai una rubrica fissa e bisogna farlo; o scrivere su 
particolari gruppi etnici solo quando c’è un problema (violenza 
nei quartieri). Certamente quelle sono notizie da dare ma devo-



GIORNALISMO INTERCULTURALE E COMUNICAZIONE: FONTAMENTI 

 

115

no avere un contesto e devono essere accompagnate da altri ar-
ticoli in cui si evidenziano anche altri aspetti di quel quartiere o 
di quella comunità etnica. – o) se tu non puoi risolvere il pro-
blema, non crearne altri di più gravi. Non fare mai un servizio 
su un tema delicato e controverso a meno che tu non abbia le 
cause del problema e una possibile soluzione. – p) servizi o sto-
rie contestuali e a sfondo storico fanno molto bene. Lo scopo è 
duplice: educare i lettori sui diversi gruppi etnici, perché sono 
qui, qual è l’origine dei loro problemi, e scrivere per i gruppi 
etnici in modo tale che abbiano una percezione viva della loro 
storia.  

I consigli del giornalista americano Magagnino non sono 
acquisibili e praticabili solo con la ragione ma anche con il cuo-
re, con l’anima. Avere un’ottima padronanza della lingua italia-
na, e conoscere le regole della professione giornalistica e comu-
nicativa, sono infatti condizioni necessarie ma non sufficienti 
per praticare del buon giornalismo, della buona comunicazione 
o del buon digital marketing.   

 
 

5. Il Giornalismo interculturale: un diverso orizzonte per i 
media 

 
Il giornale è un mezzo per mettere in relazione il lettore con 

il contesto entro cui vive e con il flusso di comunicazione che 
percorre una società pluralistica e complessa. Il lettore necessita 
di una chiave interpretativa di quanto gli accade vicino, nella 
comunità di appartenenza, ma anche di quanto succede lontano 
da lui e su di lui ha un riflesso diretto sul piano pratico (econo-
mico, sociale, esistenziale) e/o su quello simbolico.  

Per far fronte a quest’esigenza, Barbano (2003, pp.68-70) 
presenta tre osservazioni: a) la notizia esiste in funzione dei bi-
sogni di una comunità, per cui occorre sostituire i criteri di noti-
ziabilità di un tempo con la relazione di scambio che si instaura 
tra l’identità di un giornale e le domande dei suoi lettori, con un 
continuo affinamento delle competenze professionali dei gior-
nalisti e un continuo esercizio della dialettica redazionale; b) va 
rispettato il contesto dal quale la notizia viene estratta, quel fa-
scio di relazioni, di codici semantici, di riferimenti morali ed 
estetici che prima di arrivare alla dimensione mediatica sono 
ancora strutturalmente tutt’uno con il fatto, questo per evitare 
che un fatto isolato in modo acritico dal suo contesto divenga 



CAPITOLO V 116 

un qualcosa di molto diverso grazie al rimbalzo mediale fra 
questo e quell’altro giornale, radio, Tv che lo fanno vivere di 
vita propria spettacolarizzandolo, gonfiandolo, drammatizzan-
dolo e porgendolo al lettore come qualcosa di reale e di vero 
mentre della rappresentazione della realtà non ha più nulla, ma 
ne è semmai la caricatura; c) la dimensione del “quotidiano” va 
ripensata con un ribaltamento temporale dell’agenda redaziona-
le del giornale, di modo che i fatti facciano parte delle cronache 
giornalistiche solo se hanno la capacità di proiettarsi nel presen-
te e nel futuro di una società, questo non per rinunciare al passa-
to e alla storia, ma per ancorarli alla memoria della comunità a 
cui il quotidiano parla e al progetto professionale che rappresen-
ta il contratto attraverso cui si regola il rapporto tra i media e i 
lettori.  

Barbano (2003, p.70), nel proporre una “rivoluzione cultu-
rale” nelle redazioni, richiama la necessità di una revisione or-
ganizzativa dei media: uno svecchiamento delle redazioni, la 
parcellizzazione del lavoro in piccoli gruppi e, soprattutto, la 
frantumazione della vecchia agenda-setting in un progetto di 
idee affluenti dal contatto diretto dei giornalisti con la società 
che rappresentano. Loporcaro (2005, p.197), dopo aver analiz-
zato la “retorica senza lumi” del giornalismo italiano che trova 
radici e sostentamento nel predominio della Tv sull’informazio-
ne nel nostro Paese, suggerisce di smetterla con la confusione 
fra notizie e fiction, con i toni lacrimevoli delle interviste televi-
sive, di bandire i “pianisti da studio” che suonano la musica 
scritta dai potenti e di vietare l’impiego del gergo della delin-
quenza nei servizi del Tg. 

Dei telegiornali, Loporcaro (2005, p.146) denuncia la “mi-
scela esplosiva” data dalla convergenza fra due strategie: l’im-
medesimazione fra narratore (il giornalista) e spettatore, attra-
verso l’uso del “noi” nella confezione dei servizi giornalistici; e 
l’immedesimazione fra narratore e oggetto della narrazione (i 
fatti), rinunciando ad una presa di distanza che garantirebbe il 
telespettatore da un’acritica adesione ai fatti. Il telegiornale, 
scrive Lo porcaro, “si fa interno ai differenti oggetti del mondo 
di cui discorre mostrando con ciò che l’atteggiamento e il giudi-
zio che prescrive è in realtà quello di non avere nessun atteg-
giamento e nessun giudizio. Nessun giudizio, almeno, che non 
sia già dato a priori, che vada elaborato, di fronte all’oggetto-
notizia, in base ad una qualsivoglia prospettiva, poiché quest’ul-
tima richiederebbe una distanza che il Tg programmaticamente 



GIORNALISMO INTERCULTURALE E COMUNICAZIONE: FONTAMENTI 

 

117

elimina. Il mondo è così (come il Tg lo mostra) e così dev’es-
sere”. Manca, quindi, un’azione critica del giornalista, una presa 
di distanza dai fatti che – nel caso di personaggi di un certo gra-
do – è anche presa di distanza dal potere politico ed economico. 

Vogliamo qui ricordare il “percorso di comprensione inter-
culturale” in chiave pedagogica che propone Santerini (2003, 
pp.92 e segg.). Proprio per il ruolo dei mass media nella costru-
zione di una convivenza duratura e pacifica, è utile richiamare i 
momenti fondamentali della relazione interculturale, vista in 
un’ottica massmediale. Il primo momento indicato da Santerini 
è l’educare all’ospitalità, intesa come apertura dei propri luoghi 
e per far spazio all’Altro, scoprendo la differenza e rispettando 
la libertà e la diversità altrui, senza trasformarlo in nemico. È 
quanto la stampa può fare, ad esempio, con un linguaggio che 
non sia escludente verso i migranti e le persone di religione e 
cultura diverse dall’autoctona. 

Il secondo momento è l’imparare l’arte dell’interpretazione 
e della traduzione, uscendo dal proprio etnocentrismo, attraver-
so un decentramento che porta a scoprire la dimensione indivi-
duale e soggettiva di ogni cultura. È così che i mass media pos-
sono cambiare l’attuale registro narrativo e rappresentativo che 
li vede rappresentare i migranti come “massa grigia e indistinta” 
e i soggetti solo nel quadro della loro nazionalità o appartenenza 
religiosa (“i marocchini”, “gli islamici”). In questo modo si 
comprende l’estraneo e lo straniero, riducendo le differenze 
senza annullarle ma riportandole alla coscienza di una comune 
condizione umana. È di questo, del resto, che il pubblico ha bi-
sogno e che chiede ai mass media: comprendere, capire l’estra-
neità e verificare che cosa vi è in comune. 

Infine, Santerini parla – come ultimo momento – dell’edu-
cazione al riconoscimento, “attraverso la capacità di comunica-
re, di dialogare, di scambiare significati, accettando di confer-
mare l’esistenza e l’importanza dell’Altro” (2003, p.94). I mass 
media – va sottolineato da parte nostra – possono contribuire a 
creare quello “spazio pubblico in cui dialogare e in cui realizza-
re l’integrazione sociale”. Si lascia così l’illusione etnocentrica 
e l’arroganza, come invita a fare Santerini (2003, p.95), e si 
formano il cuore e la mente alla comprensione. 

Da parte sua Portera (in Grant-Portera, 2011, p.13) ci ricor-
da le difficoltà che ci pone la vita in un contesto multiculturale, 
caratterizzato da globalizzazione, complessità e cambiamenti 
economici epocali. Portera ci ricorda come l’educazione inter-



CAPITOLO V 118 

culturale – di cui abbiamo visto in questo testo le caratteristiche 
– possa essere uno strumento formidabile. Allargandosi al ruolo 
educante e formativo che i media svolgono, sulle nuove e vec-
chie generazioni, possiamo pensare a un giornalismo e una co-
municazione che facciano da “ponte” fra le persone di differen-
te cultura. Giornalismo e comunicazione possono creare rela-
zioni, far conoscere situazioni, tradizioni, storie di vita, contri-
buire ad allacciare confronti e utili contaminazioni. Questo ruo-
lo lo svolgono non sono nella popolazione autoctona, ma anche 
nei confronti dei cittadini stranieri (i “migranti”) che possono 
così sentirsi parte della comunità in cui vivono, proprio grazie 
ai media che li rappresentano e in cui si possono riconoscere. 
Del resto, la storia del giornalismo (si veda Bergamini, 2013) è 
una storia soprattutto del ruolo di “rappresentanza” che i media 
hanno avuto rispetto alle comunità e ai gruppi sociali. 

Giornalismo e diversità culturale. Un giornalismo che vo-
glia essere attento alla diversità culturale raccoglie la sfida edu-
cativa e – anziché presentare il fenomeno immigrazione con to-
ni negativi, caratterizzandolo come invasione, emergenza, mi-
naccia – cerca di cogliere, di comprendere e di presentare le op-
portunità, i vantaggi, gli arricchimenti che derivano dalla situa-
zione multiculturale. Una situazione che, si è più volte ripetuto, 
non va però intesa come pacifica convivenza da “condominio 
multiculturale” (Portera, 1999, p.216). La posizione intercultu-
rale non è di accettazione acritica della diversità. Portera sotto-
linea, infatti, la necessità di “iniziare un comune percorso im-
prontato non tanto all’accettazione ed al rispetto di stampo uni-
versalistico – purtroppo spesso sfociato nell’utopica esortazione 
del ‘vogliamoci tutti bene’ o ‘accettiamo tutti e tutto’ – bensì 
sulla possibilità di individuare i reali punti di differenza e di 
conflitto; imparando a gestire questi ultimi in maniera non vio-
lenta” (2002, pp.57-58). L’incontro con la diversità presuppone 
quindi che vengano resi stabili valori, interessi, limiti, regole e 
norme che dovranno essere condivisi da tutti, affinché venga 
rispettata la persona umana. I riferimenti necessari sono dunque 
quelli ai valori e alle regole, come spiega Portera (2002, pp.215-
216) quando parla di educazione interculturale come educazio-
ne alla legalità. 

Le persone manifestano il bisogno di sentirsi parte attiva 
della comunità in cui vivono, necessitano di regole chiare e 
condivise e di limiti affidabili su cui potersi orientare. In tal 
modo sarà possibile prevenire non solo il disagio e la criminali-



GIORNALISMO INTERCULTURALE E COMUNICAZIONE: FONTAMENTI 

 

119

tà, ma anche aumentare il rispetto e la pace fra gli esseri umani. 
Saranno così incrementati l’accettazione, il riconoscimento, la 
comprensione profonda per la diversità e si porranno i presup-
posti per l’interazione, lo scambio, il dialogo non giudicante, il 
confronto paritetico fra persone provenienti da culture diverse. 
Questo comporta un giornalismo che fa informazione, che sele-
ziona, elabora e presenta gli avvenimenti avendo come presup-
posti i valori, individuati da Essinger (in Secco, 1999: p.9), 
dell’empatia (per capire le persone portatrici di differenti cultu-
re, senza stereotipi e pregiudizi); della solidarietà (per formare 
una società più rispettosa della dignità della persona umana); 
del rispetto interculturale; del superamento del pensiero nazio-
nalistico con le sue chiusure, fobie e deviazioni. 

Il Giornalismo interculturale è anche disponibilità alla ri-
cerca e al cambiamento in modo da offrire a lettori assetati di 
conoscenza le basi per capire la nuova realtà e per interagire 
con essa. Esso punta all’approfondimento, alla ricerca, all’inda-
gine, al dibattito civile, alla promozione culturale per offrire una 
rappresentazione del fenomeno immigrazione e dei suoi prota-
gonisti libera da generalizzazioni, stereotipi, pregiudizi e che 
eviti così ogni forma di discriminazione. Il giornalista intercul-
turale deve dare prova di preparazione professionale e di re-
sponsabilità civile, sviluppando attenzione e consapevolezza per 
il contesto multiculturale in cui si trova a lavorare; consideran-
do la differenza come un bene da tutelare e mettendo in atto 
un’autentica comprensione di fenomeni, problemi, persone, po-
poli appartenenti a culture diverse dalla propria.  

Si tratta di una professionalità consapevole e rispettosa del-
la diversità etnica; di una professionalità che comprende sia 
competenze tecniche, sia conoscenze specifiche e inoltre una 
particolare impostazione mentale aperta al dialogo, al confron-
to, allo scambio. È così che i mass media possono indirizzare in 
modo positivo, costruttivo e creativo, opinioni e sentimenti dei 
lettori verso l’“Altro”, il “Diverso” e favorire un processo di 
conoscenza, integrazione e arricchimento reciproco fra persone 
portatrici di usi, costumi, lingue, tradizioni, religioni e valori 
differenti. 

Succede invece che “le notizie riguardanti immigrati e im-
migrazione molto raramente occupano i ‘piani alti’ delle reda-
zioni, ma sono trattati senza grande approfondimento o partico-
lare attenzione, non solo da parte della gerarchia redazionale, 
ma dagli stessi cronisti. Si tratta in sostanza di comportamenti 



CAPITOLO V 120 

abituali di fronte a notizie ordinarie” (Binotto, 2004, p.166). 
Passa anche attraverso queste scelte organizzative una forma di 
giornalismo escludente, incapace di comprendere, di spiegare e 
al contempo incomprensibile e disorientante rispetto al pubbli-
co. È attraverso questo tipo di stampa che comincia l’esclusione 
sociale, la ghettizzazione, sino a forme di razzismo strisciante. 

L’informazione è invece la risorsa basilare per assicurare a 
ciascuno una prima forma di inclusione sociale. Essa può essere 
considerata il primo elemento di cittadinanza. Soprattutto per i 
cittadini immigrati, spiega Gabellieri (2003, pp.262-263), “i 
media possono essere da un lato una risposta al disorientamen-
to, al bisogno di informazioni, alla perdita di senso di identità e 
attaccamento alla terra d’origine, e dall’altro possono costituire 
una risorsa per il bisogno/desiderio di integrazione che passa 
dal coinvolgimento nella comunità locale, dall’apprendimento 
della lingua e dello stile di vita degli ospitanti”. 

I mezzi di comunicazione di massa, grazie alla loro perva-
siva presenza nella odierna società globalizzata e al loro ruolo 
di “scuola parallela”, assumono un’importanza fondamentale 
nell’attuale contesto pluriculturale e multietnico, in quanto pos-
sono sia favorire l’inserimento dei cittadini immigrati, sia edu-
care i cittadini autoctoni a dialogare e a comprendere le culture 
“altre”. Ecco che il Giornalismo interculturale si impegna a va-
lorizzare la presenza immigrata come risorsa per la società di 
accoglienza, favorendo la conoscenza, l’accettazione reciproca, 
l’integrazione e lo scambio fra culture diverse: obiettivi rag-
giungibili se si seguono i principi fondanti e le indicazioni della 
Pedagogia interculturale; se si acquisisce un nuovo atteggia-
mento culturale basato sul rispetto, sull’accoglienza, sul dialo-
go. Non dobbiamo dimenticare, poi, che in mass media aperti 
all’intercultura i cittadini di origine straniera possono trovare 
una forma positiva di rispecchiamento; una ragione in più per 
amare la nuova Patria dove vivono, per sentirsene parte attiva e 
costruttiva. 

Vi è, inoltre, un aspetto di giustizia sociale nell’azione del 
Giornalismo interculturale. Nobre Correia (2005, p.469) affer-
ma che ci avviamo verso una società duale anche in campo 
massmediale: da una parte la grande maggioranza della popola-
zione che fruirà di mass media gratuiti, fornitori di emozione e 
intrattenimento senza informazione aggiornata e di spessore su 
quanto accade nel mondo; dall’altra parte un’élite in grado di 
pagare per avere un’informazione che fornisca gli strumenti per 



GIORNALISMO INTERCULTURALE E COMUNICAZIONE: FONTAMENTI 

 

121

affrontare le difficoltà della vita e per conservare una posizione 
di privilegio nella società. Solo un giornalismo “diverso”, che 
non si rassegni alla profezia della sua “morte annunciata” (No-
bre Correia, 2005, pp.459 e segg.), può lavorare per una società 
che non sia così ingiusta; e può affermare di non volersi arren-
dere alla discriminazione, allo sfruttamento, all’imbonimento ai 
danni di chi non ha potere economico e politico per alzare la 
voce e pretendere condizioni di vita e di comunicazione demo-
cratici ed eguali per tutti.  

Visione critica del mestiere di giornalista (ma anche del 
mestiere di comunicatore, di autore di fiction e prodotti multi-
mediali), rigore professionale, uso riflessivo della tecnica gior-
nalistica, rispetto dei codici deontologici e sensibilità umana: 
sono questi i pilastri del Giornalismo interculturale e della Co-
municazione interculturale nei media. Su questo fronte si gioca 
la battaglia per avere professionisti dell’informazione e della 
comunicazione – già in servizio o in procinto di entrarvi – capa-
ci di cogliere le sfide di una società pluralistica, complessa, 
multiculturale e multireligiosa. Già dalle aule universitarie, co-
me rileva anche Lind (2003, p.72), può realizzarsi un insegna-
mento che porta i giovani a vedere i media sotto una luce inte-
ramente diversa. Mentre Kellner (2003, p.10) sottolinea che i 
“cultural studies” forniscono gli strumenti per leggere e inter-
pretare in modo critico la cultura di ciascuno.  

Il riuscire a suscitare il dubbio fra le certezze stereotipate e 
pregiudiziali dei media; l’innescare una visione critica dell’or-
ganizzazione giornalistica e dei riti redazionali; il porre il pro-
blema dei temi trattati e del linguaggio impiegato; il sensibiliz-
zare i giornalisti “deskizzati” sulle conseguenze della superfi-
cializzazione, della spettacolarizzazione e della drammatizza-
zione dell’informazione: tutto questo è già un passo deciso ver-
so il Giornalismo interculturale. Non va dimenticato, infatti, che 
la velocizzazione delle notizie, l’esasperazione della pratica del-
la “routinizzazione dell’imprevisto” propria di taluni giornali, la 
deskizzazione, l’azione di tematizzazione possono farsi alibi e 
strumenti per una deliberata manipolazione dell’informazione. 
Una manipolazione che getta inquietanti interrogativi sull’auto-
nomia dei giornalisti, sull’indipendenza dei mass media e – a ca-
scata – sulla qualità democratica della società italiana. È un’uto-
pia tutto quando abbiamo sin qui proposto, muovendo dalle basi 
teoretiche della Pedagogia? Se la risposta è positiva, non è una 
risposta che ci inquieti. Perché (Frabboni-Pinto Minerva, 2005, 



CAPITOLO V 122 

p.18) “l’utopia è, insieme alla scienza, una dimensione costitu-
tiva del discorso pedagogico”. 

 
  

6. Il Giornalismo interculturale e le sollecitazioni del “Re-
dattore Sociale”   

 
Il seminario del Redattore Sociale, organizzato ogni anno a 

dicembre a Capodarco di Fermo (Ascoli Piceno) dall’omonima 
agenzia giornalistica quotidiana, è una fucina di sollecitazioni 
per la ragione e per l’anima, nella direzione di un giornalismo 
attento a chi non ha voce, a chi non ha potere contrattuale sul 
piano economico e sociale. È un richiamo forte per i giornalisti 
e per chi fa comunicazione; ma è anche un’occasione di arric-
chimento personale: fare giornalismo, fare comunicazione (digi-
tale e non) è una professione che non mette solo in campo risor-
se cognitive, ma anche sentimenti e passioni. Rimandiamo al 
sito www.redattoresociale.it per la lettura dei tanti documenti 
che compongono gli atti dei convegni, dal 1994 ad oggi. Nel si-
to è possibile iscriversi all’agenzia del Redattore Sociale – di-
retta da Stefano Transatti e presieduta da Vinicio Albanesi – che 
propone una diversa “agenda degli avvenimenti”, dove i prota-
gonisti sono le fasce più deboli della società. Materiali per i 
giornalisti e i comunicatori, con gli atti dei convegni, sono rin-
tracciabili con dovizia di documenti anche multimediali nel por-
tale: www.giornalisti.redattoresociale.it. 

Quello del Redattore Sociale è un modo diverso di fare 
giornalismo; è una “scuola di giornalismo” quanto mai opportu-
na, sia per i professionisti dei media che per i giovani interessati 
al mestiere di giornalista e/o a quello della comunicazione in 
genere. Qui ci limitiamo, per ragioni di spazio, a riportare solo 
alcune riflessioni che sono di grande utilità nella pratica profes-
sionale 

Ci interessa mettere in luce alcune affermazioni di Vinicio 
Albanesi, in occasione dei vari seminari del Redattore Sociale, 
che andrebbero scolpite come pietre nel cuore di ogni giornali-
sta, comunicatore o “digital strategist”. “Occorre capacità di let-
tura, di comprensione e di descrizione. È quanto si richiede ad 
ogni comunicatore, nel rispetto delle storie e nella profondità 
del valore della vita: si esige una specie di sacralità nei con-
fronti delle persone, l’unica che può impedire sbavature, scia-
callaggi, superficialità e mercato”. “Di fronte ai grandi problemi 



GIORNALISMO INTERCULTURALE E COMUNICAZIONE: FONTAMENTI 

 

123

del mondo, anche il mondo della comunicazione sembra aver 
imboccato la strada dell’evasione. Quotidiani e telegiornali 
hanno assunto contenuti del non pensare, del dettaglio, dell’inu-
tilità. Non è possibile rimanere inerti, servitori dei pochi privi-
legiati che ancora sembrano non avere problemi, abbeverando 
fantasie e mondi che non esistono, ma che permettono di sbar-
care il lunario dell’evasione. Sappiamo di agire controcorrente, 
ma è necessario farlo. Se si aiuta chi sta male, si aiutano tutti, 
anche coloro che attualmente non stanno nelle periferie del 
mondo. Nell’Occidente si sta saldando un patto scellerato tra 
pochissimi ricchi e alcuni loro servitori. La comunicazione 
scritta e televisiva sta rischiando questo patto”.  

“Occorre molto rispetto della vita per essere seri professio-
nisti”, sottolinea poi Albanesi. “Ciò che vi proponiamo è un’oc-
casione seria, ma anche pacata e senza ansie, per conoscere 
mondi che difficilmente arriverebbero in modo corretto sulle 
pagine dei giornali o della Tv. La giovane età e la sensibilità di 
molti di voi ci fa ben sperare. Conosciamo bene le obiezioni dei 
direttori e degli editori che vi pressano e vi presseranno per so-
luzioni non dignitose. La dignità va fatta rispettare anche pa-
gando di persona. Il nostro investimento è sulla vostra coscienza 
di persone ragionevoli e soprattutto generose. Sappiamo che 
non saremo delusi”. 

“La privacy delle persone marginali è ‘ad libitum’ del co-
municatore”, sottolinea Albanesi. “Può essere rispettata, rispet-
tata in parte, semplicemente ignorata; egli potrà ‘dire, non dire, 
dire troppo’. I modi, le sfumature, le giustificazioni per ognuna 
di queste circostanze è pressoché infinita, non sprovvista da veri 
e presunti buoni motivi (…). Il rispetto della privacy è un dove-
re morale semplicemente. Coinvolge l’arte del comunicare con 
l’onestà di essere rispettosi dell’Altro. Le circostanze, le occa-
sioni, i modi si articolano nella realtà senza possibilità di leggi e 
regolamenti che reggono. Ci sarà sempre un ‘buon motivo’ per 
infrangere questa regola. La cosa più brutta – né fatelo mai – è 
invocare il diritto di cronaca. Quel diritto oggi è offeso, manipo-
lato, stravolto, mercanteggiato, venduto, comprato a seconda 
delle circostanze, dei personaggi e delle risorse”. 

“Siamo arrivati ‘alla frutta’ di una società che si dice de-
mocratica, onesta, trasparente: apparteniamo a un popolo con 
una cultura interessata, furbesca, imbrogliona, mendace, affari-
stica”, denuncia Albanesi. “In questa società si può essere tran-
quillamente tutto e il contrario di tutto, come vestiti da indossa-



CAPITOLO V 124 

re o scarpe da calzare. Le regole del gioco sono, di volta in vol-
ta, ignorate, spostate, fatte di nuovo, ripescate, in una lotta sen-
za quartiere tra chi ha e vuole avere e chi non ha e gli viene tol-
to il poco. Il mondo del giornalismo appartiene al mondo dei 
potenti: a volte a rimorchio, a volte a trazione. L’appello che vi 
rivolgiamo è diretto alla vostra coscienza: un puro appello etico, 
proporzionato alla coscienza di cui ciascuno si sarà dotato”.  

“Dò un’indicazione generale di come è possibile rispettare 
la privacy”, spiega Albanesi. “Quando vi trovate di fronte un 
fatto delicato (non necessariamente di cronaca nera), abbiate 
presente la sofferenza della persona, della famiglia, della città. 
Quella sofferenza vi porterà al rispetto, anche se siete chiamati 
a descrivere i fatti; vi farà scegliere stile e parole adeguate, an-
che se avreste una grande scelta di sinonimi, utilizzerete alcune 
espressioni invece di altre, perché non vorrete far male. Per es-
sere sicuri dovete però guardare alla nudità della persona, come 
se fosse senza sesso, senza famiglia, senza riferimenti culturali 
e spaziali. Una specie di assoluto di fronte al quale la sacralità è 
infinita. Solo così vi sottrarrete agli influssi razziali, angosciosi, 
prevenuti che vi spingono a offendere, non rispettare, suscitare 
il prurito dei lettori. Tutto ciò vi porterà fuori mercato? Quale 
mercato, di quale azienda, di quale economia? Scegliete pure tra 
l’essere comunicatori con coscienza e personalità o semplice-
mente pezzi di mercato ‘comprati e venduti’”. 

 
 

7. Il Giornalismo interculturale: la Carta di Roma 
 
Come ricorda Grossi (2004, p.20), “nel settore giornalistico 

non mancano codici di condotta e dichiarazioni di doveri. Le 
regole fondamentali ribadite da ciascun codice sono: l’impor-
tanza del rispetto della verità, della buona fede e dell’imparzia-
lità; il dovere di rettifica, il diritto al segreto professionale; il 
dovere del controllo delle fonti e della presunzione d’innocenza, 
l’importanza di separare il fatto dall’opinione, di tener distinta 
la notizia dalla pubblicità; e infine il rispetto per la dignità uma-
na, per i minori, per la sfera privata dei cittadini, per persone di 
convinzioni ideologiche o religiose diverse. A questo possiamo 
aggiungere la precisazione del rispetto per la “diversità cultura-
le”.  

Va detto che molti sono i vademecum e i consigli redatti da 
organizzazioni italiane e straniere, utili per indirizzare il lavoro 



GIORNALISMO INTERCULTURALE E COMUNICAZIONE: FONTAMENTI 

 

125

di giornalisti e comunicatori. In bibliografia e sitografia indi-
chiamo alcune fonti interessanti che possono essere consultate. 
Vogliamo qui riprendere i punti fondamentali della Carta di 
Roma – per il ruolo che sta esercitando nella professione gior-
nalistica in Italia – il protocollo deontologico concernente ri-
chiedenti asilo, rifugiati, vittime della tratta e migranti (si veda il 
sito Web www.odg.it sotto la voce “leggi e norme/deontologia”, 
oppure www.cartadiroma.org), sottoscritto nel giugno 2008 
dall’Ordine Nazionale dei Giornalisti, dalla Federazione Nazio-
nale della Stampa, condividendo le preoccupazioni del Com-
missariato delle Nazioni Unite per i rifugiati (Unhcr).  

La Carta di Roma si richiama innanzi tutto ai dettati deon-
tologici presenti nella Carta dei Doveri del giornalista (1993), 
con particolare riguardo al dovere fondamentale di rispettare la 
persona e la sua dignità e di non discriminare nessuno per la 
razza (meglio sarebbe dire “etnia”, nda), la religione, il sesso, le 
condizioni fisiche e mentali e le opinioni politiche; si richiama 
ai principi contenuti nelle norme nazionali e internazionali sul 
tema; e riconferma la particolare tutela nei confronti dei minori 
così come stabilito dalla Convenzione delle Nazioni Unite sui 
diritti dell’infanzia e dai dettati deontologici della Carta di Tre-
viso (1990) e del Vademecum aggiuntivo (2006).  

La Carta di Roma contiene quindi un invito ai giornalisti (e, 
per estensione, possiamo invitare anche i comunicatori e i “digi-
tal strategist”) ad osservare la massima attenzione nel tratta-
mento delle informazioni concernenti i richiedenti asilo, i rifu-
giati, le vittime della tratta e i migranti nel territorio della Re-
pubblica italiana ed altrove. In particolare, si invitano giornalisti 
e comunicatori: a) ad adottare termini giuridicamente appro-
priati sempre al fine di restituire al lettore ed all’utente la mas-
sima aderenza alla realtà dei fatti, evitando l’uso di termini im-
propri; b) ad evitare la diffusione di informazioni imprecise, 
sommarie o distorte riguardo a richiedenti asilo, rifugiati, vittime 
della tratta e migranti; c) a portare l’attenzione sul danno che può 
essere arrecato da comportamenti superficiali e non corretti, 
che possano suscitare allarmi ingiustificati, anche attraverso 
improprie associazioni di notizie, alle persone oggetto di notizia 
e servizio; e di riflesso alla credibilità della intera categoria dei 
giornalisti; d) a tutelare i richiedenti asilo, i rifugiati, le vittime 
della tratta ed i migranti che scelgono di parlare con i giornali-
sti, adottando quelle accortezze in merito all’identità ed all’im-
magine che non consentano l’identificazione della persona, on-



CAPITOLO V 126 

de evitare di esporla a ritorsioni contro la stessa e i familiari, 
tanto da parte di autorità del paese di origine, che di entità non 
statali o di organizzazioni criminali. Inoltre, va tenuto presente 
che chi proviene da contesti socioculturali diversi, nei quali il 
ruolo dei mezzi di informazione è limitato e circoscritto, può 
non conoscere le dinamiche mediatiche e non essere quindi in 
grado di valutare tutte le conseguenze dell’esposizione attraverso 
i media; d) ad interpellare, quando ciò sia possibile, esperti ed 
organizzazioni specializzate in materia, per poter fornire al pub-
blico l’informazione in un contesto chiaro e completo, che 
guardi anche alle cause dei fenomeni. 

Nella Carta di Roma vi è poi l’impegno – divenuto realtà 
negli anni seguenti alla sottoscrizione del protocollo deontolo-
gico – a formare i giornalisti e ad avviare studi e ricerche uni-
versitarie sulla rappresentazione nei media di richiedenti asilo, 
rifugiati, vittime della tratta e migranti. Alle ricerche universita-
rie partecipa anche ProsMedia (www.prosmedia.org), come si è 
visto dalle ricerche illustrate in precedenza. La Carta di Roma è 
poi arricchita da un glossario, utile guida per l’uso di una termi-
nologia corretta e rispettosa. Ecco di seguito il glossario. 

 Un richiedente asilo è colui che è fuori dal proprio paese e 
presenta, in un altro stato, domanda di asilo per il riconoscimen-
to dello status di rifugiato in base alla Convenzione di Ginevra 
sui rifugiati del 1951, o per ottenere altre forme di protezione 
internazionale. Fino al momento della decisione finale da parte 
delle autorità competenti, egli è un richiedente asilo ed ha dirit-
to di soggiorno regolare nel paese di destinazione. Il richiedente 
asilo non è quindi assimilabile al migrante irregolare, anche se 
può giungere nel paese d’asilo senza documenti d’identità o in 
maniera irregolare, attraverso i cosiddetti ‘flussi migratori mi-
sti’, composti, cioè, sia da migranti irregolari che da potenziali 
rifugiati. 

  Un rifugiato è colui al quale è stato riconosciuto lo status 
di rifugiato in base alla Convenzione di Ginevra del 1951 sui 
rifugiati, alla quale l’Italia ha aderito insieme ad altri 143 Paesi. 
Nell’articolo 1 della Convenzione il rifugiato viene definito 
come una persona che: ‘temendo a ragione di essere perseguita-
to per motivi di razza, religione, nazionalità, appartenenza a un 
determinato gruppo sociale od opinioni politiche, si trova fuori 
del paese di cui ha la cittadinanza, e non può o non vuole, a 
causa di tale timore, avvalersi della protezione di tale paese’. Lo 



GIORNALISMO INTERCULTURALE E COMUNICAZIONE: FONTAMENTI 

 

127

status di rifugiato viene riconosciuto a chi può dimostrare una 
persecuzione individuale. 

Un beneficiario di protezione umanitaria è colui che – pur 
non rientrando nella definizione di ‘rifugiato’ ai sensi della 
Convenzione del 1951 poiché non sussiste una persecuzione in-
dividuale – necessita comunque di una forma di protezione in 
quanto, in caso di rimpatrio nel paese di origine, sarebbe in se-
rio pericolo a causa di conflitti armati, violenze generalizzate 
e/o massicce violazioni dei diritti umani. In base alle direttive 
europee questo tipo di protezione viene definita ‘sussidiaria’. La 
maggior parte delle persone che sono riconosciute bisognose di 
protezione in Italia (oltre l’80% nel 2007) riceve un permesso di 
soggiorno per motivi umanitari anziché lo status di rifugiato. 

Una vittima della tratta è una persona che, a differenza dei 
migranti irregolari che si affidano di propria volontà ai traffi-
canti, non ha mai acconsentito ad essere condotta in un altro pa-
ese o, se lo ha fatto, l’aver dato il proprio consenso è stato reso 
nullo dalle azioni coercitive e/o ingannevoli dei trafficanti o dai 
maltrattamenti praticati o minacciati ai danni della vittima. Sco-
po della tratta è ottenere il controllo su di un’altra persona ai fi-
ni dello sfruttamento. Per “sfruttamento” s’intendono lo sfrut-
tamento della prostituzione o altre forme di sfruttamento sessua-
le, il lavoro forzato, la schiavitù o pratiche analoghe, l’asservi-
mento o il prelievo degli organi.  

Un migrante/immigrato è colui che sceglie di lasciare vo-
lontariamente il proprio paese d’origine per cercare un lavoro e 
migliori condizioni economiche altrove. Contrariamente al rifu-
giato può far ritorno a casa in condizioni di sicurezza. 

Un migrante irregolare, comunemente – ma erroneamente 
– definito come “clandestino”, è colui che a) ha fatto ingresso 
eludendo i controlli di frontiera; b) è entrato regolarmente nel 
paese di destinazione, ad esempio con un visto turistico, e vi è 
rimasto dopo la scadenza del visto d’ingresso (diventando un 
cosiddetto ‘overstayer’); oppure c) non ha lasciato il territorio 
del paese di destinazione a seguito di un provvedimento di al-
lontanamento. 

L’Associazione per la Carta di Roma – che riunisce orga-
nizzazioni e associazioni – ha poi pubblicato le “linee guida”, 
pratiche e utili, per fare giornalismo e comunicazione nel rispet-
to della Carta di Roma (www.cartadiroma.org). 

 



 

 
 
 
 
 
 



 

 
 
 
 
 
 
 

CAPITOLO VI 
 

GIORNALISMO INTERCULTURALE  
E COMUNICAZIONE: LA PRATICA PROFESSIONALE  

 
 

SOMMARIO: 1. Il Giornalismo interculturale: le azioni pratiche – 2. Il 
Giornalismo interculturale nel lavoro in redazione e nel lavoro sul 
campo – 3. Riflessioni sulle azioni pratiche per un Giornali-
smo interculturale 

 
 

Le antiche carte dei corsari portano un segno misterioso,  
ne parlan piano i marinai con un timor superstizioso.  
Nessuno sa se c’è davvero od è un pensiero;  
se a volte il vento ne ha il profumo, 
è come il fumo che non prendi mai. 

F. Guccini, L’isola non trovata, 1970 
 

1. Il Giornalismo interculturale: le azioni pratiche 
 

Abbiamo delineato nelle scorse pagine il quadro entro cui 
si muove il giornalismo italiano quando si deve misurare con la 
diversità culturale. Abbiamo anche tracciato le linee teoriche 
dell’approccio interculturale; abbiamo fornito alcune indicazio-
ni su come modificare l’approccio culturale dei media alla di-
versità: abbiamo insomma posto le basi teoriche e i riferimenti 
etici essenziali (la saggistica in questo ambito è sterminata) del 
Giornalismo interculturale e della Comunicazione interculturale 
attraverso i media. Fatto questo, non resta che passare a un e-
same delle azioni pratiche. Una volta che il giornalista entra 
nella redazione (o ne esce) per raccontare la società pluralistica 
in cui viviamo, a quali “indicazioni pratiche” deve rifarsi? Co-
me deve, in sostanza, lavorare? Lungi da noi l’idea di pensare 
che basti un vademecum – o un cassetto degli attrezzi – per fare 
migliore il giornalismo italiano (o la comunicazione) là dove si 



CAPITOLO VI 130 

occupa di immigrazione e di diversità culturale; per farlo diven-
tare “interculturale”.  

La domanda – che spesso giunge dai colleghi giornalisti e 
dagli studenti universitari dei corsi di giornalismo, su tecniche e 
comportamenti conseguenti alla teoria pedagogico-intercultu-
rale – non può però essere elusa. Come mettono in evidenza 
Dominici-Panarese (2004, pp.149 e segg.), la questione deonto-
logica non si presenta in astratto, ma in situazioni storiche e so-
ciali concrete. Essi richiamano pertanto le indicazioni e gli o-
biettivi di una serie di “carte deontologiche” per gli operatori 
dell’informazione che si occupano di immigrazione: rifiuto de-
gli stereotipi; approfondita conoscenza dei fenomeni migratori; 
evitare di confinare l’immigrazione nella cronaca nera; denun-
cia degli atti di discriminazione e di razzismo; allargamento de-
gli spazi dell’inchiesta sociale per mostrare come i problemi 
vissuti dai cittadini stranieri siano comuni a quelli di molti cit-
tadini italiani; favorire l’accesso dei migranti ai mezzi di infor-
mazione (come fruitori e come operatori); astensione da giudizi 
non provati; evitare linguaggi e titolazioni che danno giudizi 
sommari e che generano discriminazione verso l’Altro, il “di-
verso”.  

Da parte nostra, vogliamo qui disegnare le sei “azioni pra-
tiche” e i comportamenti più adeguati per cambiare il modo di 
fare giornalismo (e comunicazione) nella direzione del Giorna-
lismo interculturale e della Comunicazione interculturale attra-
verso i media. 

Prima azione: cambio nelle routines giornalistiche. Co-
me rileva Wolf (1998, p.183), la “distorsione involontaria” nella 
comprensione di alcuni fatti e nella loro traduzione in racconto 
e in notizia di tipo giornalistico dipende dalle routines redazio-
nali, dalle pratiche professionali. La distorsione è insomma le-
gata al modo in cui i giornalisti lavorano: “al modo in cui è or-
ganizzato, istituzionalizzato e svolto il mestiere di giornalista”. 
Il giornalismo che voglia essere “interculturale” dovrà, allora, 
cambiare le proprie routines. Sappiamo che si tratta di un’affer-
mazione forte, impopolare fra molti giornalisti e nel sistema dei 
mass media; specie in un periodo in cui i giornali online, i noti-
ziari sui telefoni cellulari e i canali “all news” portano a una 
scarnificazione dell’informazione. L’aggiornamento continuo, 
spasmodico, delle notizie si accompagna infatti ad un’azione di 
“superficializzazione” delle stesse. 



GIORNALISMO INTERCULTURALE E COMUNICAZIONE: LA PRATICA 

 

131

Un tempo, l’arrivo di una notizia d’agenzia sul tavolo di un 
giornalista aveva la funzione di segnalazione di un evento, di 
racconto dello stesso in tutte le sue sfaccettature, di costituzione 
di un piccolo patrimonio di conoscenze da approfondire (se ne 
valeva la pena) e da trasferire – mediato dalla professionalità, 
dalla cultura e dalle conoscenze del giornalista – al lettore, 
all’ascoltatore e al telespettatore. I processi di “newsgathering” 
e di “newsmaking” (Wolf, 1998) passavano attraverso il filtro 
del giornalista, garante della veridicità, della fondatezza, della 
completezza, del rigore dell’informazione. L’errore, la “bufala” 
(una notizia falsa data per vera) dovevano essere l’eccezione.  

Oggi, la velocizzazione dell’informazione e l’aumento del-
la massa di notizie che si riversano sul computer (sulla scrivania 
virtuale) del giornalista, si accompagnano ad una “fretta routi-
naria” che è diventata cronica e si è spalmata su tutto il lavoro 
di redazione. Un tempo le accelerazioni nel lavoro, tipiche della 
professione giornalistica, erano proprie di alcune situazioni e di 
alcuni momenti del processo produttivo redazionale; oggi i me-
dia e i giornalisti vivono in una perenne accelerazione. L’acce-
lerazione, la fretta routinaria sono causa ed effetto della man-
canza di un filtro efficace fra le fonti delle notizie e i lettori: la 
funzione di mediazione del giornalista si riduce sempre più. Se 
poi vi aggiungiamo i social network e l’informazione veicolata 
dai social media, le possibilità di veder messa in circolo una no-
tizia non vera (o esagerata e travisata) aumentano in maniera 
esponenziale. 

Tutto questo porta a una migliore efficacia comunicativa? 
Migliora il prodotto editoriale? Soddisfa le richieste di informa-
zione e di conoscenza che hanno i fruitori dell’informazione? 
La risposta è negativa. La velocizzazione dell’informazione, la 
rincorsa all’aggiornamento spasmodico, la superficializzazione 
informativa che ne consegue sono funzionali soltanto agli inte-
ressi economici dei gruppi editoriali. I giornalisti, in questo pa-
norama, rischiano di perdere la loro identità, la loro professio-
nalità di mediatori dell’informazione, e di trasformarsi in stru-
menti di produzione, in lavoratori alla catena di montaggio della 
fabbrica massmediale. Dopo aver introdotto sempre più man-
sioni “tipografiche” nel proprio quotidiano lavoro – con funzio-
ni che un tempo erano dei tipografi e dei correttori di bozze – i 
giornalisti si stanno facendo spesso parte attiva del processo di 
semplificazione, superficializzazione, omologazione e moneta-
rizzazione dell’informazione. 



CAPITOLO VI 132 

Se non possono essere buoni mediatori dell’informazione, i 
giornalisti – neppure i più sensibili – non possono certo pensare 
di essere “mediatori interculturali”, specie in situazioni in cui 
l’ingresso della “diversità culturale” nell’informazione e nella 
comunicazione massmediale si fa sentire in seguito alla presen-
za nella società italiana di milioni di cittadini e cittadine di ori-
gine straniera. Si tratta di cittadini e cittadine che vivono, lavo-
rano, pagano le imposte in Italia e che fanno parte della “popo-
lazione attiva” della nazione. Ebbene, rifacendoci a Wolf (1998, 
p.183) possiamo affermare che l’immagine della realtà sociale 
dell’Italia multiculturale potrà cambiare ed essere più aderente 
alle richieste di conoscenza del pubblico solo se cambierà (an-
che) l’organizzazione e la produzione routiniera degli apparati 
giornalistici.  

Come cambiare le routines giornalistiche e redazionali? 
Con una migliore programmazione del lavoro; con una maggio-
re consapevolezza civile del ruolo dei giornalisti; con la co-
scienza della responsabilità che compete agli operatori dell’in-
formazione e della comunicazione. Routines produttive, valori 
condivisi e interiorizzati circa le modalità di svolgere il mestiere 
di giornalista: sono alcuni fra gli elementi su cui occorre inter-
venire per un Giornalismo interculturale. Non vi sono ragioni né 
economiche, né professionali, né culturali che giustifichino le 
derive – fatte di spettacolarizzazione e di drammatizzazione, di 
deskizzazione e di tematizzazione, di superficializzazione e di 
seguitazione mediale – verso le quali è scivolato il giornalismo 
italiano.  

L’insoddisfazione del pubblico verso i media – i quali non 
sanno fornire gli strumenti informativi e di conoscenza del fe-
nomeno immigrazione e delle sue conseguenze sulla società ita-
liana – è la dimostrazione della necessità di cambiare il modo di 
fare informazione. Gli stessi dati sulla diffusione dei giornali 
quotidiani in Italia rivelano quanto alto sia il rischio di disaffe-
zione dei lettori rispetto alla stampa. Stanno ancora peggio i pe-
riodici e le riviste settimanali, che risultano in calo di lettura 
verticale. La causa non è riconducibile soltanto alla crisi eco-
nomica, che ha portato a ridurre le vendite in edicola e le inser-
zioni pubblicitarie; come non è riconducibile solo al digitale, 
con lo spostamento di fette di lettori online e sui social net-
work.Vi è un problema di ridefinizione del ruolo e dei contenuti 
dei giornali che non può essere eluso: essi sono chiamati a for-
nire ai lettori quegli approfondimenti, quell’informazione “cer-



GIORNALISMO INTERCULTURALE E COMUNICAZIONE: LA PRATICA 

 

133

tificata”, quella contestualizzazione degli eventi e quella inter-
pretazione dei fatti che il solo Web non può sempre dare. 

Non vi sono buone e serie ragioni economiche o culturali 
per difendere un modello di giornalismo e una routine redazio-
nale che non producono i risultati richiesti dai lettori. I giornali-
sti sono allora chiamati a fare uno sforzo per superare posizioni 
di “inerzia e cinismo” e per tentare un nuovo approccio nella 
copertura giornalistica della diversità culturale (Kelley-Mills, 
2003, p.20). Non solo in Italia, ma anche negli Stati Uniti, vi è 
un preciso richiamo ad una stampa responsabile, attenta alle e-
sigenze della comunità, che abbandoni gossip, falsità, spettaco-
larizzazione e sacrifichi gli egoismi individuali per lavorare alla 
costruzione di un’armonia sociale (si veda Merrill, 2002, pp.17-
32). 

Va poi rilevato che al fenomeno della “deskizzazione” e 
dell’enfasi maggiore sui processi di selezione (gatekeeping) ri-
spetto al processo di raccolta (newsgathering), segnalato da più 
studiosi (si veda anche Cerase, 2004, p.178), si accompagna un 
sempre maggiore impiego di giornalisti freelance, come dimo-
stra l’impegno della Fnsi (il sindacato dei giornalisti italiani) 
per tutelare questa parte di operatori dell’informazione non ga-
rantiti dai contratti collettivi nazionali di lavoro. I giornalisti 
freelance, spesso costretti a lavorare in condizioni di grave pre-
carietà, sono impiegati nelle più diverse mansioni e sulle più di-
sparate tematiche. Il mix deskizzazione-precarizzazione e im-
preparazione interculturale dei freelance (senza nulla togliere 
alla professionalità giornalistica di molti di questi ultimi) crea le 
condizioni per routines redazionali e massmediali connotate 
dalla presenza di stereotipi e di pregiudizi nei confronti della 
diversità culturale ed etnica; e pone le condizioni per una mag-
giore dipendenza informativa, cognitiva e interpretativa dalle 
fonti (istituzioni governative, forze dell’ordine, magistratura). 
Viene insomma a mancare l’azione di filtro, di mediazione, che 
rappresenta uno degli impegni più significativi della professione 
giornalistica. 

Garnham (1979), citato in Reese (1994, p.237), nota che 
“lo stadio attuale dell’industrializzazione della cultura è caratte-
rizzato dall’inasprirsi della lotta per l’aumento della produttivi-
tà. (...) Le industrie dei media diventano soltanto un altro centro 
di profitto e si conformano sempre più strettamente alla cultura 
cooperativa dell’apparentamento. Fra gli altri esempi si possono 
citare i licenziamenti, sempre molto pubblicizzati, che hanno 



CAPITOLO VI 134 

colpito il personale di molti network e la progressiva cancella-
zione delle linee di divisione fra la sezione che si occupa 
dell’informazione e quella degli affari all’interno di molti quo-
tidiani e di molte stazioni televisive. (...) Integrandosi all’inter-
no di una più ampia struttura corporativa, le compagnie che ge-
stiscono i media perdono qualsiasi indipendenza nei rapporti 
con gli altri centri di potere che fanno parte di quella stessa 
struttura. (...) Secondo Domhoff i media rivestono certamente 
un ruolo complesso all’interno della sottile rete dei rapporti che 
modellano le opinioni, ma, di fatto, non costituiscono altro che 
uno dei tanti punti di diffusione dell’influenza delle classi do-
minanti. Tuttavia, egli considera i media organicamente insepa-
rabili dalle élite, e, in quanto tali, per nulla autonomi. Natural-
mente, i conflitti fra le élite vengono combattuti attraverso la 
stampa, ma i media sono per essere strumenti piuttosto che av-
versari o antagonisti”. 

Fra i media e le altre istituzioni esiste una convergenza di 
interessi e una coordinazione. Le più importanti aziende dei 
media sono infatti quelle che presentano i legami più stretti con 
i centri di potere. E i media di maggior prestigio possono sì as-
sumere in certe occasioni un tono di critica e di contrapposizio-
ne, “ma la loro azione rimane su un piano correttivo e non volto 
ad esprimere il proprio punto di vista, in quanto l’interesse a 
lungo termine che li muove è quello di preservare il sistema ca-
pitalistico” (Reese, 1994, p.238). 

Tutto questo ha un riflesso sulle routines giornalistiche e 
redazionali, che risentono dell’influsso dei meccanismi di pote-
re. Ecco che se i mass media non si fanno interculturali e resta-
no chiusi a difendere (presunti) interessi delle élite, allora do-
vremo aspettarci uno scontro fra i media, uno scontro che av-
verrà nel momento in cui le minoranze etniche avranno la forza 
per realizzare propri giornali, emittenti radio e tv, siti Web capa-
ci di contrastare la stampa autoctona. Resterà allora da vedere 
se si andrà alla contrapposizione, oppure se si realizzeranno in-
tese e simbiosi fra nuove e vecchie élite politiche, economiche e 
finanziarie. Il Giornalismo interculturale osserva tutto questo, lo 
registra, si pone con attenzione nei confronti di quanto accade a 
livello di assetti editoriali. Non si schiera comunque con questa 
o quella élite; e non è neppure un “giornalismo per stranieri”, 
perché considera questo tipo di giornalismo una formula (an-
corché praticata da alcuni) da superare in un approccio intercul-



GIORNALISMO INTERCULTURALE E COMUNICAZIONE: LA PRATICA 

 

135

turale; così come la Pedagogia interculturale ha superato la 
“Pedagogia per stranieri”.  

L’azione sulle routines, sulla cultura professionale dei gior-
nalisti, sulla mentalità giornalistica e sulle pratiche redazionali 
deve avere anche un altro obiettivo: lo svincolare i mass media 
dal controllo di “poteri esterni”, più o meno forti. I rischi di uno 
scontro economico e culturale sono enormi. Se tutti i gruppi et-
nici presenti nella nostra società dovessero creare propri piccoli 
potentati economici; se ai potentati economici si dovessero col-
legare altrettanti poteri massmediali andremmo ad uno scontro 
mediale e culturale dagli effetti dirompenti. Vi sarebbe un’etni-
cizzazione dei conflitti economici e una strumentalizzazione 
dell’informazione a fini di potere. 

Compito del Giornalismo interculturale è invece quello di 
rispettare le identità, le culture; di non abdicare a quelle identità 
e a quelle culture, lavorando per il dialogo e il reciproco arric-
chimento. Vi è una precisa responsabilità del giornalismo in una 
società multiculturale: ed è quella di favorire, da un lato, l’inse-
rimento nella comunità dei cittadini di origine straniera; e di 
fornire ai soggetti autoctoni, dall’altro, gli strumenti per capire e 
per interagire con la “diversità”. Il cittadino di origine straniera 
che legge il giornale, scorre il sito Web, visita i social media o 
guarda la Tv deve potersi riconoscere, deve potersi rispecchiare 
in modo positivo; e non sentirsi “sbagliato”, “fuori luogo” (per 
riprendere il titolo dello studio di Binotto-Martino), discrimina-
to, criminalizzato oppure ignorato. Il cittadino autoctono ha da 
parte sua il diritto di comprendere la nuova società, fattasi plu-
ralistica e sempre più complessa; ha il diritto di vedersi alleviare 
l’ansia da “mondo sconosciuto” che ci assale quando ci trovia-
mo a vivere qualcosa di non usuale, di misterioso. In questo 
senso, il Giornalismo interculturale possiamo interpretarlo an-
che come un “mediatore interculturale” in senso lato, come un 
facilitatore di incontri, di dialogo, di empatia. 

Seconda azione: agenda dei media e approccio intercul-
turale. Il giornalismo è costruzione di senso ed è selezione, da-
to che “l’attività di selezione è la caratteristica ineliminabile di 
ogni atto comunicativo” (Sorrentino, 2002, p.17). La selezione 
viene fatta dai giornalisti che nell’attività redazionale mettono 
in campo la loro cultura, la loro formazione, gli effetti delle loro 
reti relazionali, l’ambiente lavorativo entro cui vivono. Studiosi 
e giornalisti hanno spiegato quali sono le caratteristiche della 
notiziabilità, in quali condizioni e perché un fatto può diventare 



CAPITOLO VI 136 

una notizia (si vedano Lepri, 1991, Wolf, 1998, e Papuzzi, 
2003): dalle caratteristiche della notiziabilità discendono i crite-
ri con cui vengono costruite le agende dei mass media, i temi 
che sono portati in evidenza e trasmessi ai lettori e ai telespetta-
tori. 

Le fonti – dalle agenzie di stampa alle istituzioni – recitano 
un ruolo importante nel dettare l’agenda degli avvenimenti. 
L’agenzia di informazioni Ansa, ad esempio, ha un forte potere 
di agenda sui giornali, le radio, le Tv e i notiziari Web: per la 
sua autorevolezza, per la copertura dell’informazione che assi-
cura, consente alle testate giornalistiche notevoli economie nel 
reperimento e nella selezione delle notizie; e nello stesso tempo 
possiede un potere considerevole sui giornalisti ai quali indica i 
temi rilevanti del giorno. Possiamo affermare che i soggetti e i 
fatti esclusi dai notiziari di un’agenzia di informazioni come 
l’Ansa hanno scarsa o nulla possibilità di catturare l’attenzione 
dei mass media, almeno nella parte di notiziario nazionale. 
Tant’è che l’atteggiamento dell’Ansa verso i migranti lo tro-
viamo replicato dagli altri media. 

Dalle numerose ricerche sull’immagine dell’immigrazione 
nei media italiani emerge come “non faccia notizia” la cultura 
dei cittadini di origine straniera; come non interessi ascoltare la 
loro voce; come la nazionalità (“romeno”, “albanese”, “maroc-
chino”) diventi talvolta l’unico “valore notizia” grazie al quale 
un fatto, proprio perché commesso da una persona di differente 
cultura, finisce sulle pagine dei giornali. Il medesimo fatto, 
commesso da un cittadino italiano, non avrebbe un valore di no-
tiziabilità. Possiamo affermare che gli stessi fatti criminosi ai 
danni delle donne, le violenze (stupri, tentati omicidi, assassinii) 
su mogli e fidanzate sono presentati in modo diverso dai giorna-
li a seconda della nazionalità dell’autore di quei fatti e di quelle 
violenze.  

“Uccide la moglie per gelosia”, “Rapisce la fidanzata per 
amore”, “Massacra l’amante che lo tradiva”: sono alcuni dei ti-
toli che possiamo – purtroppo non di rado – leggere sui quoti-
diani quando l’autore è un cittadino italiano. Si tratta di titoli 
che, nel presentare il fatto criminoso, danno già una giustifica-
zione, impongono al lettore una presunta “attenuante” (la gelo-
sia, l’amore, il tradimento) nel momento stesso in cui informano 
sull’accaduto, sul delitto. Lo stesso trattamento giustificativo 
non lo riscontriamo invece nei casi in cui gli autori sono di ori-
gine straniera. Capita, anzi, che i nomi di cittadini stranieri arre-



GIORNALISMO INTERCULTURALE E COMUNICAZIONE: LA PRATICA 

 

137

stati per reati minori siano pubblicati sul giornale (con corredo 
di foto); mentre i nomi di criminali italiani compaiono con le 
sole iniziali o non compaiono affatto. Esemplare, a questo pro-
posito, un caso di pedofilia e di turismo sessuale – con anche lo 
spaccio di droga – accaduto a Verona alcuni anni fa, con prota-
gonista un noto imprenditore della città. Il nome del pedofilo, il 
quale riuscì a patteggiare una pena che la successiva legge anti-
pedofilia del 2006 non consente più di patteggiare, venne taciu-
to sino alla fine e la notizia ebbe un rilievo inferiore a quello di 
un qualsiasi caso di furto in appartamento da parte, ad esempio, 
di persone Rom. 

Ma entriamo nel merito dell’agenda dei media, attraverso 
l’analisi della teoria dell’agenda setting – illustrata più sopra in 
questo libro – come viene spiegata nella raccolta di saggi di al-
cuni studiosi (Bentivegna, 1994). La data di nascita ufficiale 
dell’ipotesi dell’agenda setting viene individuata nel 1972, al-
lorché McCombs e Shaw pubblicarono il loro articolo “The A-
genda-Setting Function of Mass Media”. Nell’ambito della de-
finizione comunemente accettata dell’agenda-setting, ricorda 
Bentivegna (2002, p.22), si dà per acquisita un’identica influen-
za dei media rispetto a tutti i temi. Viene però dimenticato che 
l’influenza dei media sui livelli di conoscenza del pubblico va-
ria a seconda dei temi trattati. Le possibilità di esperienze diret-
te di temi e problemi riduce di molto il potere di agenda dei 
media mentre, al contrario, esso viene enfatizzato quando i sog-
getti non possono avere un’esperienza diretta. La variabile della 
centralità, intesa come caratterizzazione di un tema rilevante ma 
difficilmente esperibile dai soggetti, riveste quindi il ruolo di 
uno dei principali fattori di mediazione della funzione di agen-
da-setting. 

Bentivegna (1994, p.21) osserva come per Shaw, uno dei 
padri della teoria dell’agenda-setting, l’evento sia un “accadi-
mento discreto, limitato nello spazio e nel tempo; il tema, inve-
ce, consiste in un’ampia e continua copertura di eventi o serie di 
eventi. Una posizione analoga viene assunta da Reese (1991), il 
quale sostiene che un evento è un accadimento discreto, mentre 
un tema ricomprende eventi diversi, talvolta anche separati nel-
lo spazio e nel tempo, tenuti insieme da un filo conduttore. (...) 
L’evento è collocabile ed è riferibile ad uno specifico soggetto, 
ad una specifica situazione o, in altri termini, ad una dinamica 
di accadimento (‘qualcosa è accaduto’); l’issue (il tema) non è 
collocabile in termini spazio-temporali con altrettanta precisio-



CAPITOLO VI 138 

ne, né è riferibile ad uno specifico soggetto o ad una dinamica 
di accadimento. Essa consente di dare unità ad una pluralità di 
eventi, altrimenti dispersi nel fiume delle notizie quotidiane, in 
conseguenza dell’adozione di una chiave interpretativa”. 

Il tema dell’immigrazione, presentata spesso sotto l’etichet-
ta della “emergenza immigrazione”, viene creato dai mass me-
dia italiani accostando, mescolando, incastrando come in un 
puzzle eventi specifici che vanno poi a formare un clima infor-
mativo dove “emergenza sbarchi di clandestini” e fatti di illega-
lità sono inquadrati in una stessa cornice. In quella cornice tro-
vano spazio altre notizie (altri eventi) e/o storie di vita che han-
no come protagonisti cittadini e cittadine immigrati. Ancora una 
volta, immigrazione (irregolare) e legalità sono accostate e si 
promuove l’idea di un rapporto di causa-effetto fra numero di 
sbarchi di cittadini stranieri irregolari e numero di reati, nono-
stante le ricerche sulla criminalità non dimostrino che a maggio-
ri sbarchi corrisponda maggiore insicurezza e aumento della cri-
minalità. Siamo in presenza di quell’operazione che porta alla 
creazione del fenomeno dell’induzione semantica (Corte, 2002) 
e dell’aggiunta di senso (Wolf, 1998). 

Il giornalista interculturale – con fatica, applicazione, sen-
sibilità e cura – s’impegna per non cadere in simili trappole dis-
seminate sulla strada del “newsmaking”, della procedura di va-
lutazione, selezione e presentazione delle notizie. Per fare que-
sto, il giornalista interculturale deve assumere un diverso atteg-
giamento mentale, deve dotarsi di una diversa cultura profes-
sionale, ma deve anche profondere una maggior cura del lavoro 
redazionale; con effetti benefici sull’autorevolezza della stessa 
testata giornalistica, sia essa radiofonica, televisiva, su Web o su 
carta stampata. Non si tratta di fare del giornalismo di stampo 
“buonista”, paladino per partito preso dei presunti perseguitati, 
delle minoranze, delle persone emarginate. L’impegno del 
Giornalismo interculturale è lo stesso della Pedagogia intercul-
turale: il porre al centro del discorso l’uomo, la persona, nel suo 
valore ontologico. 

Il Giornalismo interculturale ama la verità, la completezza 
dell’informazione, l’approfondimento. Non si ferma alla super-
ficie, ma scava, registra, verifica fonti e notizie, scheda gli e-
venti e li presenta – entro il formato del notiziario – secondo le 
regole deontologiche della competenza e della buona fede. Il 
giornalismo interculturale ha a cuore anche il rispetto delle re-
gole, l’educazione alla legalità, il valore della civile e pacifica 



GIORNALISMO INTERCULTURALE E COMUNICAZIONE: LA PRATICA 

 

139

convivenza, del dialogo, dell’attenzione alle fasce più deboli, 
della verità. Esso non arretra di fronte alla denuncia dell’ille-
galità, sia questa opera di un cittadino autoctono o di un cittadi-
no immigrato. Un criminale è un criminale; un delitto è un delit-
to; un processo è un processo; e una condanna per un reato è 
una condanna: non vi sono sconti, né censure quando – sempre 
nel rispetto dei diritti della persona e dell’imputato e/o del con-
dannato – si tratta di riferire un certo fatto di cronaca nera o di 
cronaca giudiziaria. Come ricorda Portera (1997, p.215) l’edu-
cazione alla legalità è uno dei temi fondamentali dell’educazio-
ne interculturale. Va detto anche che nella condanna di alcuni 
fenomeni vi sono modi opportuni e parole rispettose da utilizza-
re, per evitare la criminalizzazione del “diverso”: il rischio, in-
fatti, è che l’illegalità, il pericolo sociale, la criminalità stiano 
da una parte soltanto.  

Approfondendo il tema dell’agenda setting, Bentivegna 
(1994, p.25) spiega come alcuni studiosi sostengano che l’effetto 
di agenda è più forte su quegli individui i quali hanno partecipa-
to a conversazioni intorno ad argomenti presenti nei media. Al-
tri studiosi affermano che l’agenda di un individuo può non es-
sere influenzata dall’agenda dei media allorché vi è una bassa 
credibilità del sistema dei media; oppure un’evidenza contra-
stante tra l’esperienza personale e le informazioni offerte dai 
media sulla rilevanza di un tema; oppure se vi è una netta diffe-
renziazione tra i valori notizia propri dell’individuo e quelli pre-
senti nei mass media. Si può sostenere, osserva Bentivegna 
(1994), che il pubblico accoglie o rifiuta i temi presenti 
nell’agenda dei media in coerenza con quegli interessi e predi-
sposizioni che governano la stessa esposizione ai media. In un 
momento di incertezza e in presenza di temi meritevoli di atten-
zione, gli individui avvertiranno un “bisogno di orientamento” 
che li porterà ad esporsi ai media e quindi ad accettarne 
l’agenda proposta. 

Per quanto riguarda il tema che qui ci interessa – il Giorna-
lismo interculturale – cogente per i media diventa l’acquisire 
autorevolezza andando a tematizzare, con rigore documentale e 
profondità d’inchiesta oltre che con correttezza metodologica, le 
questioni sulla “diversità culturale e religiosa”, che interessano 
il pubblico dei lettori e dei telespettatori. Non è sufficiente, in 
una società complessa e pluralistica, un “giornalismo multicul-
turale” che presenti le varie culture, che tratti di immigrazione, 
che dia spazio all’Altro confinandolo in “ghetti mediali”, ancor-



CAPITOLO VI 140 

ché ben curati e rispettosi. Il giornalismo che sia interculturale 
deve rispondere con autorevolezza, precisione documentale, 
fondatezza conoscitiva ai bisogni di orientamento, agli interessi 
del pubblico. Solo in questo modo l’immigrazione, la presenza 
di persone di differente cultura diventeranno un tema che tocca 
il pubblico da vicino, dando risposta alle sue esigenze informa-
tive in un momento di incertezza, di evoluzione sociale e cultu-
rale. Solo così sarà accettata un’agenda interculturale dei media.  

Osserva Bentivegna (1994, pp. 26-27) che un’altra questio-
ne centrale per lo studio del passaggio dei temi dall’agenda dei 
media a quella del pubblico è costituita dal parametro temporale 
necessario allo svolgimento dell’intero processo. Pochi ricerca-
tori hanno affrontato il problema relativo alla quantità di tempo 
richiesta da parte dei media per rendere un tema o un gruppo di 
temi rilevante per il pubblico dei mass media. Un tema “a soglia 
alta” necessita di una copertura più lunga rispetto ad un tema a 
“soglia bassa”: da questo punto di vista, quindi, risulta assai dif-
ficile individuare un intervallo ottimale valido per tutti i temi. 
Inoltre, può darsi il caso di un tema che non venga registrato 
nell’agenda del pubblico perché considerato dagli stessi soggetti 
come un tema già entrato nella conoscenza diffusa. In questa 
situazione, non è possibile individuare l’intervallo tra la coper-
tura dei media e il passaggio nell’agenda del pubblico. In gene-
rale, tuttavia, l’intervallo ottimale – ovvero il periodo entro il 
quale si determina l’associazione più forte tra la copertura dei 
media di un tema e la conoscenza di esso nel pubblico – viene 
individuato nell’arco di quattro mesi.  

Il “parametro temporale” porta quindi a considerare neces-
saria un’azione costante del Giornalismo interculturale. I temi 
di una società pluralistica – la presenza di differenti culture, la 
conoscenza dell’Altro, la gestione dei conflitti, il dialogo inter-
culturale, la convivenza – non possono essere trattati dai media in 
modo episodico. Occorre una copertura costante di tipo giornali-
stico (ma anche della fiction televisiva e cinematografica) per 
leggere a fondo una realtà complessa come quella multicultura-
le; e per far sì che la “questione interculturale” entri nell’agenda 
del pubblico. 

L’agenda dei media – afferma Bentivegna (1994, pp.37-38) 
– può essere considerata l’arena dove avviene il confronto e do-
ve si ridefiniscono alcune regole del gioco. Infatti l’agenda dei 
media, a differenza di quella politica o dell’agenda del pubbli-
co, è coinvolta in una dinamica di interazione continua con le 



GIORNALISMO INTERCULTURALE E COMUNICAZIONE: LA PRATICA 

 

141

altre agende. Come viene allora costruita l’agenda dei media? 
Va detto che i problemi sono in competizione fra loro per cattu-
rare l’attenzione del pubblico. A fronte di una molteplicità di 
problemi, argomenti ed eventi, si colloca un’attenzione per for-
za limitata da parte del pubblico che provoca una battaglia, non 
sempre visibile, per l’affermazione di un tema a scapito di un 
altro. Alla base della costruzione dell’agenda dei media vi è un 
processo collettivo con un certo grado di reciprocità: il ricono-
scere il carattere collettivo del processo di costruzione, allora, 
implica l’introduzione a pari titolo di soggetti diversi, ognuno 
portatore di specificità ineludibili. “Una lettura possibile del 
processo che è alla base della costruzione dell’agenda vede gio-
care un ruolo, sia pure di diverso rilievo, alla realtà esterna, ai 
rapporti di potere esistenti tra diversi soggetti e, infine, alla lo-
gica che governa la selezione delle notizie e la costruzione di un 
tema nell’ambito dei media” (Bentivegna, 1994, p.38). 

La costruzione dell’agenda è vista come il risultato finale di 
complesse e continue interazioni tra giornalisti ed esponenti po-
litici. La determinazione dei temi presenti in agenda diventa, 
così, il risultato finale di un confronto/scontro di potere tra si-
stemi diversi. Un confronto/scontro di potere si verifica inoltre 
tra gruppi di interesse, esponenti politici e rappresentanti dei 
media. La costruzione dell’agenda diventa, così, il prodotto fi-
nale di un’interazione basata sulla quota di potere posseduta. Il 
ruolo giocato dalla “Media logic”, infine, si manifesta nella se-
lezione autonoma dei temi e nel loro trattamento tramite le re-
gole giornalistiche. 

Riferendosi a Lang e Lang (1981), Bentivegna (1994, p.44) 
enumera i quattro momenti che scandiscono il processo di co-
struzione dell’agenda dei media, con l’introduzione di un tema 
in agenda. In un primo momento, i media mettono in risalto al-
cuni avvenimenti, attività o gruppi (fase della “focalizzazione”). 
In un secondo momento, i media procedono all’imposizione di 
un “frame interpretativo”, per cui attività o gruppi vengono col-
legati con problematiche più ampie capaci di rappresentare in 
maniera più compiuta le preoccupazioni e gli interessi generali 
dei cittadini. In un terzo momento, avviene una sorta di “linka-
ge” (collegamento) tra l’evento o il tema ed un sistema di sim-
boli, in modo tale che i primi diventino parte del panorama poli-
tico conosciuto. È il momento, questo, in cui i media svolgono 
un ruolo decisivo nell’operazione di connessione di eventi di-
screti, tanto da arrivare ad offrire una “storia continua”. Nell’ul-



CAPITOLO VI 142 

tima fase, infine, il tema deve identificarsi con un portavoce che 
sia in grado di accogliere e dare spazio alle domande provenien-
ti da più parti, ricorrendo in misura significativa all’uso dei me-
dia. Ecco che la “personalizzazione del tema” non può avvenire 
che attraverso il sistema dei media. “La costruzione dell’agenda 
dei media”, sottolinea Bentivegna (1994, p.44), “è certamente il 
frutto di un processo collettivo che vede un certo grado di reci-
procità ma, è altrettanto vero, essa avviene mediante il ricorso 
alle modalità comunicative proprie del sistema dei media”. 

Come si deve muovere il Giornalismo interculturale per in-
cidere sulla costruzione dell’agenda dei media? Esso può inter-
venire nei quattro momenti: nella focalizzazione, affinché sia 
dato risalto alla questione interculturale; nel frame interpretati-
vo, per evitare che la diversità, la presenza di differenti culture, 
l’immigrazione, la vicenda della persona immigrata, l’Altro sia-
no collegati soltanto all’illegalità e all’insicurezza; nel linkage, 
con lo scopo di inquadrare la “differenza culturale” in un siste-
ma sociale e politico caratterizzato dal rispetto dell’Altro e dalla 
promozione del dialogo fra culture. Il Giornalismo intercultura-
le deve intervenire, inoltre, nella personalizzazione del tema, 
con lo scopo – attraverso la testimonianza di persone autorevoli 
in grado di spiegare e interpretare una società pluralistica – di 
ridurre l’incertezza, l’ansia da diversità, i timori; e di offrire le 
chiavi di lettura utili a favorire e migliorare la convivenza, a 
stemperare i contrasti e a gestire i conflitti. 

Nell’analizzare le modalità che governano la costruzione 
dell’agenda dei media (Bentivegna, 1994, pp.42-43) è impor-
tante occuparsi della logica interna che presiede alle diverse fasi 
dello sviluppo di un tema. La riflessione sul newsmaking porta 
a riconoscere l’esistenza di obiettivi, di vincoli e di linguaggi 
che sono propri del sistema e che precedono l’individuazione di 
una notizia e la costruzione di un tema. Quali sono i criteri con 
cui i giornalisti scelgono gli eventi da mettere in pagina online 
oppure su cui costruire un notiziario radiofonico o televisivo, al 
di là di quegli eventi che per la loro importanza intrinseca si 
impongono all’attenzione dei media? “Il supposto interesse del 
pubblico e la supposta capacità di seguire correttamente la pre-
sentazione della story costituiscono senza dubbio alcuni ele-
menti che caratterizzano il riferimento al criterio relativo al 
pubblico. Nella selezione e nella presentazione della story, vie-
ne così a giocare un ruolo rilevante l’interpretazione messa in 
atto dal giornalista circa i ‘gusti’ e le capacità interpretative del 



GIORNALISMO INTERCULTURALE E COMUNICAZIONE: LA PRATICA 

 

143

pubblico. (...) Nel condurre in porto tale operazione, i giornalisti 
non fanno altro che mettere in atto procedure apprese mediante 
anni di socializzazione all’interno delle redazioni giornalistiche. 
Il secondo criterio che gioca un ruolo rilevante nella costruzione 
dell’agenda dei media è costituito da quello relativo alla concor-
renza. Una testata prestigiosa ha il ‘potere’ di influenzare le al-
tre testate, indicando temi ed approcci da seguire” (Bentivegna, 
1994, p.43).  

Superando procedure stereotipate e pregiudiziali, il Giorna-
lismo interculturale evita la spettacolarizzazione, il bozzettismo, 
la caricatura degli eventi; valuta e soppesa senza enfasi quegli 
eventi. Data l’influenza dei temi “a svolgimento lento”, il Gior-
nalismo interculturale si impegna a “creare il tema” del dialogo 
fra persone di differente cultura, dell’attenzione alle culture al-
tre, all’Altro come persona, senza indulgere in giudizi errati o in 
semplificazioni. 

L’attenzione del Giornalismo interculturale va poi alla “die-
ta mediale” del pubblico, specie in una realtà in cui i nuovi me-
dia – dai siti Web su Internet, alla Tv in digitale e satellitare, al-
la fruizione delle notizie sui telefoni cellulari, ai social media – 
hanno modificato il modo e i canali con cui lettori e ascoltatori 
acquisiscono le informazioni. Il Giornalismo interculturale deve 
quindi operare sui vari media e tener conto dell’influenza reci-
proca che i mezzi di comunicazione esercitano, sia nella scelta 
di temi ed eventi che nel taglio dato alla presentazione dei con-
tenuti mediali. Da non trascurare soprattutto il fenomeno della 
“seguitazione mediale”, già evidenziato in questo libro, per cui 
un evento-notizia o un tema lanciato da un giornale o da un no-
tiziario Tv o da un sito Web viene ripreso da altri media e am-
plificato, creando quindi quel fenomeno di “corrente principale” 
(mainstream) studiata dai ricercatori della Communication Re-
search. 

Nell’affrontare il tema dell’immigrazione e delle “culture 
altre”, la seguitazione mediale ha veicolato spesso pregiudizi, 
stereotipi, quando non atteggiamenti diffamatori verso l’Altro: 
atteggiamenti che sono rimbalzati dall’uno all’altro medium, 
dall’uno all’altro giornale. Ebbene, il Giornalismo interculturale 
può utilizzare la “dieta mediale” del pubblico (e la “seguitazio-
ne mediale” dei media di massa) per presentare eventi-notizia e 
temi interculturali con modalità diverse da un certo giornalismo 
insensibile o non preparato a raccontare e testimoniare una so-
cietà complessa, multietnica e pluralistica come la nostra. 



CAPITOLO VI 144 

Secondo Reese (1994, pp.214-215) la standardizzazione del 
contenuto dei media e il loro convergere, di volta in volta, su 
alcune notizie che assumono presto una maggiore rilevanza, ci 
porta alla domanda: in che misura le notizie sono in relazione 
con gli avvenimenti reali? Molti studi hanno messo a confronto 
la copertura dei media con le sue basi oggettive, giungendo alla 
conclusione che non esiste fra di esse una corrispondenza preci-
sa. “L’omologazione dell’agenda dei media, il loro affidarsi a 
poche fonti importanti e la loro convergenza sui temi di mag-
gior rilievo hanno assunto una forma tale da non poter essere 
sufficientemente spiegati attraverso i semplici fatti reali, e da far 
pensare che i ruoli principali vengono ricoperti da forze nasco-
ste, che agiscono dietro le quinte” (Reese, 1994, p.216). Va an-
che detto, sempre con Reese (1994, p.224) che ogni organizza-
zione non esercita un potere soltanto su coloro che lavorano al 
suo interno ma anche sulle altre organizzazioni: tuttavia, a sua 
volta, essa è soggetta ad un potere superiore che la sottomette. 
Secondo questa prospettiva i giornalisti hanno un potere limita-
to, in quanto sono vincolati dalla forza della struttura burocrati-
ca in cui lavorano; tuttavia, essi, allorché hanno rapporti con e-
lementi esterni all’organizzazione, possono essere considerati 
come agenti del potere di quest’ultima. 

Come spiega Reese (1994, pp.226 e segg), le procedure a-
bituali dell’attività giornalistica rappresentano una sorta di leva 
cui i centri di potere esterni possono aggrapparsi per influenzare 
il contenuto delle notizie. È necessario considerare gli operatori 
dei media come investiti di potere dalle proprie organizzazioni 
allorché trattano con elementi ad essa esterni e, al contempo, 
come soggetti al potere che questi elementi esterni esercitano su 
di loro. Una serie di studiosi ritengono che i media e gli altri si-
stemi sociali abbiano bisogno gli uni degli altri per il reperimen-
to delle risorse vitali, e che la dipendenza esista nella misura in 
cui la soddisfazione degli obiettivi di una delle parti è condizio-
nata dalle risorse che sono controllate da un’altra parte. Uno dei 
modi principali per mostrare il proprio potere è la capacità che 
ciascun mezzo di comunicazione ha di definire la realtà attra-
verso i propri articoli o i propri servizi; e attraverso una partico-
lare strutturazione dell’informazione, malgrado gli sforzi delle 
fonti coinvolte per imporre una realtà differente.  

In una società complessa e pluralistica, è importante che il 
Giornalismo interculturale su questo fronte agisca con determi-
nazione; e che lo faccia sia sul piano individuale sia su quello 



GIORNALISMO INTERCULTURALE E COMUNICAZIONE: LA PRATICA 

 

145

organizzativo. Si tratta di un giornalismo che si fa strumento di 
comprensione della società, di dialogo e di gestione dei conflit-
ti; abbandonando tentazioni protestatarie o azioni di auto-esclu-
sione dall’arena dei media. Solo così il Giornalismo intercultu-
rale può diventare un attore importante nell’azione e nei rappor-
ti di potere. È un ruolo, quello esercitato dal Giornalismo inter-
culturale, che non si realizza soltanto sul piano valoriale, sebbe-
ne chi scrive sia convinto della fondamentale azione delle co-
scienze e sulle coscienze. Esso deve agire anche nei confronti 
del potere diffuso e delle relazioni fra mass media e fonti di in-
formazione. 

Va ricordato, a questo proposito, che l’agenda dei media ha 
una connessione anche con il potere delle fonti. Reese (1994, 
pp.230 e segg.) rileva che di recente gli studiosi sono diventati 
più sensibili al potere esercitato dalle fonti sulla determinazione 
dell’agenda dei media, rifiutando l’ingenua nozione secondo cui 
quest’ultima sarebbe il punto di incontro delle esigenze più di-
verse. In particolare, le fonti che appartengono ai livelli più ele-
vati esercitano un potere molto maggiore sull’agenda dei media 
di quanto non facciano gli individui e i gruppi di interesse pub-
blico. Quando media potenti incontrano fonti potenti, il risultato 
è spesso un rapporto simbiotico, caratterizzato da una stretta 
collaborazione fra le parti, la quale garantisce ad esse il godi-
mento di benefici espliciti e diretti che verrebbero meno qualora 
tale collaborazione avesse termine. Ciascuna delle due parti ha 
bisogno dell’altra, e ciascuna fa in modo che la relazione appor-
ti benefici a entrambe.  

È un fatto che l’agenda dei media è più sensibile all’agenda 
politica – ed è da questa influenzata – che all’agenda del pub-
blico. Lo dimostra la scelta delle notizie sull’immigrazione. La 
voce delle istituzioni pesa (si vedano la ricerca di Corte, 2002, e 
di ProsMedia sull’Ansa nel capitolo IV) più dei protagonisti dei 
flussi migratori. La guerra sui media è una guerra fra gruppi di 
potere, tanto che c’è da chiedersi se la copertura mediale delle 
notizie su scontri militari in alcune aree del mondo sia frutto di 
attenzione alla vita umana, o non piuttosto funzionale alle spese 
militari e agli interventi dei poteri forti e dei governi. Altri inter-
rogativi si pongono all’osservatore attento: per quale motivo i 
venditori abusivi nei centri storici fanno notizia e trovano spa-
zio sui giornali e in Tv? Perché vi è così tanto interesse per av-
venimenti che hanno come protagonisti i cosiddetti “nomadi”, 
che spesso nomadi non sono ma sono stanziali? Vi sono ragioni 



CAPITOLO VI 146 

oggettive, informative, legate alla funzione mediale della stam-
pa; o l’operazione di newsmaking ha ragioni economiche e poli-
tiche esterne?  

Un giornalismo che voglia essere interculturale si interroga 
su questi temi, si rende consapevole di queste dinamiche; attua 
ogni giorno un’azione “umanamente eversiva” dell’ordine me-
diale costituito. Un’azione eversiva verso l’amore, verso il ri-
spetto dell’Altro, il dialogo, la comprensione, verso il rifiuto 
dell’omologazione e dell’offesa alla persona; perché l’educazio-
ne interculturale è anche “educazione all’amore” (Portera, 1997, 
p. 217). 

Il giornalista interculturale opera allora su due fronti e lo fa 
nel medesimo tempo: sul piano personale professa e realizza i 
valori della Pedagogia interculturale; sul piano professionale si 
interroga sui meccanismi che legano il potere dei media al pote-
re economico e al potere politico. In questo modo, l’agenda dei 
media viene smontata dall’interno, sezionata e osservata in mo-
do critico. Ogni scelta viene posta in una luce indagatrice e in-
terrogatrice: quali notizie vanno incontro alle esigenze informa-
tive del pubblico? Quali altre sono dettate o influenzate o inqui-
nate dalle pressioni esterne di forze che vogliono condizionare i 
temi e gli eventi da porre all’attenzione dei lettori e dei telespet-
tatori? Perché vengono accostate notizie, foto e articoli, o servi-
zi televisivi e quale impatto interpretativo e semantico ha tutto 
questo sul pubblico? 

I giornali si occupano, talvolta criminalizzandoli, di indivi-
dui innocui o relativamente poco pericolosi. Vi è un “accani-
mento mediale” contro i soggetti deboli – come nel caso dei cit-
tadini immigrati che si rendono protagonisti di taluni episodi – e 
può succedere che stampa, radio, Tv, siti Web informativi, so-
cial network li trasformino in “mostri” a causa della loro diver-
sità. Tanto che risulta più pericoloso e colpevole un pirata della 
strada con cittadinanza straniera di un pirata della strada italia-
no. Basti del resto il confronto fra l’enfasi e la criminalizzazio-
ne sovente personalizzata dei venditori abusivi, quasi sempre 
stranieri, che operano nei centri storici e il silenzio sui protago-
nisti dell’evasione fiscale. Con questo non si vuole negare che 
l’illegalità debba essere comunque combattuta, dato che l’edu-
cazione alla legalità è uno dei valori dell’Educazione intercultu-
rale. Si vuole evidenziare l’uso di due pesi e di due misure nei 
confronti di soggetti che hanno poteri contrattuali diversi: il 
venditore abusivo su strada e il potente imprenditore evasore 



GIORNALISMO INTERCULTURALE E COMUNICAZIONE: LA PRATICA 

 

147

fiscale (il quale, va ricordato, danneggia la stragrande maggio-
ranza di imprese in regola con le imposte). L’accanimento me-
diale è uno degli errori in cui non deve cadere un giornalista in-
terculturale.  

Citando alcuni studiosi, Reese (1994, p.235) mette in rilie-
vo – nell’analisi dell’agenda-setting – come la dipendenza dei 
giornalisti dei piccoli media dai ritmi delle burocrazie locali 
(fonti di informazioni) spinga questi cronisti a legittimare il si-
stema politico vigente, diffondendo idealizzazioni burocratiche 
del mondo ed eliminando le interpretazioni degli eventi che po-
trebbero risultare meno gradite alle élite. Le fonti costituiscono 
poi il traino per molte notizie, con un’operazione di “sovven-
zionamento” informativo che esercita una forma di potere sulla 
produzione delle informazioni. Molte azioni di coloro che si oc-
cupano delle pubbliche relazioni influenzano l’agenda dei me-
dia perché costoro fanno fronte, parzialmente o interamente, al 
costo dell’informazione per le organizzazioni dei media. Coloro 
che dispongono di un grande potere finanziario hanno maggiori 
possibilità di veder rappresentato il proprio punto di vista all’in-
terno dei media. Inchieste e approfondimenti sono spesso in-
fluenzati (Seghetti, 2005, pp.399 e segg.) dagli inserzionisti e da 
chi ha potere economico sui giornali e sui giornalisti. 

L’influenza del potere economico e finanziario sui media si 
esercita – va evidenziato – anche in altri modi, che hanno rifles-
si diretti sull’attività redazionale, sulla scelta, la valorizzazione 
e la presentazione delle notizie entro il formato del giornale o 
della Tv. È un’influenza di tipo “culturale”. Ai vertici delle or-
ganizzazioni mediali (le imprese editoriali) vi sono manager che 
puntano, come loro missione fondamentale, al profitto, alla cre-
azione di utili. Il valore culturale del giornale, dell’impresa edi-
toriale passa in secondo piano. Questo può riflettersi anche nella 
nomina dei direttori dei giornali: direttori-manager che pensano 
più ai conti, alle copie vendute (peraltro in calo) e agli spazi 
pubblicitari ospitati che alla qualità giornalistica e culturale (an-
cor meno a quella “interculturale”) dei giornali. Cosa accade in 
un quadro siffatto? Che non vengono investite risorse utili al 
miglioramento qualitativo del prodotto-giornale (nuove tecno-
logie, formazione, servizi alla redazione, utilizzo di inviati, pro-
grammazione di inchieste), tanto da far scaturire il dubbio che 
le notizie, tranne quelle legate alle fonti importanti, siano solo 
utili a chiudere gli spazi lasciati liberi dalla pubblicità. Il risulta-
to lo abbiamo dai dati sulla pubblicità e sulla vendita dei giorna-



CAPITOLO VI 148 

li in edicola: una discesa verticale a cui contribuisce, per una 
parte importante, anche la qualità mancata e l’economicismo 
miope della gestione delle imprese editoriale. 

Se stringiamo il campo alla “questione interculturale”, va 
sottolineato che le fonti condizionano i giornali, per ragioni e-
conomiche e di rapporti di potere. Dei cittadini immigrati viene 
data notizia quando le fonti – forze dell’ordine, governo, Co-
muni – forniscono il materiale, vuoi attraverso la diffusione del-
le notizie-eventi, vuoi attraverso le dichiarazioni pubbliche che 
costituiscono una quota rilevante del flusso informativo (Corte, 
2002). I media sono così in balìa, in modo consapevole o meno, 
delle fonti. Ecco, allora, che il Giornalismo interculturale dovrà 
recuperare autonomia nella raccolta delle notizie, nella loro ve-
rifica, nell’attività di indagine.  

Per scardinare l’agenda di quei media che sono insensibili e 
impreparati di fronte a una società pluralistica, il Giornalismo 
interculturale deve recuperare la tradizione investigativa, d’in-
chiesta che – anche a livello italiano – ha raggiunto grandi risul-
tati. Basti pensare ad uno dei più grandi giornalisti italiani di 
cronaca nera, Tommaso Besozzi, che sulle pagine del settimana-
le “L’Europeo” smascherò la versione ufficiale sulla morte del 
bandito Salvatore Giuliano con un articolo – uscito il 12 luglio 
1950 – intitolato: “Di sicuro c’è solo che è morto”. Besozzi, 
scomparso nel 1964, così comincia l’articolo sul bandito Giu-
liano: “Chi è stato a tradirlo? Dove è stato ucciso? Come? E 
quando? La grande maggioranza dei siciliani non crede alla de-
scrizione ufficiale del conflitto nel quale ha trovato la morte 
Salvatore Giuliano. E anche noi dobbiamo confessare di avere 
inutilmente tentato di mettere d’accordo parecchi particolari di 
quella relazione con i luoghi, le circostanze, il racconto di chi 
quella notte vegliava a pochi passi di distanza dal tragico cortile 
in cui si è svolto l’epilogo del dramma o è stato svegliato dal 
fracasso delle fucilate. Tutto ciò si chiamerà forse cercare il pe-
lo nell’uovo, ma l’esame delle incongruenze, dei punti oscuri, 
dei dubbi che inevitabilmente nascono nella mente di chi abbia 
tentato sul posto di ricostruire la scena non cesserà per questo di 
essere interessante”. 

Dietro a tante notizie che riguardano i cittadini immigrati 
(ma anche a quelle che riguardano tutti i cittadini), dietro a tanti 
silenzi, dietro a tante versioni ufficiali, vi sono altre verità, altri 
eventi, valori e situazioni da portare alla luce. Un giornalismo 
che voglia dirsi interculturale non può trascurare di farsi inter-



GIORNALISMO INTERCULTURALE E COMUNICAZIONE: LA PRATICA 

 

149

rogante, insofferente alle verità proclamate, scontento del fer-
marsi all’apparenza; deciso a quell’interazione, a quella com-
prensione, a quell’empatia, a quel dialogo che fanno di una cer-
ta azione, un’azione interculturale. 

Un ultimo aspetto dell’agenda dei media è quello legato al 
rapporto fra le diverse organizzazioni mediali. Nel suo studio, 
Reese (1994, p.238) sottolinea che sebbene sia possibile defini-
re i rapporti fra i media e le fonti, il legame più interessante, per 
quanto riguarda questo livello, è quello che intercorre fra le di-
verse organizzazioni dei media. Se un’organizzazione ha influ-
enza sulle altre, essa ha, in proporzione, più potere in rapporto 
alle fonti. I sociologi che si occupano dei mezzi di informazione 
sanno da tempo che gli operatori dei media si fanno guidare dal-
le scelte compiute da altri mezzi di comunicazione per la sele-
zione delle notizie da pubblicare. Chiaramente, i giornali di 
maggior prestigio contribuiscono alla determinazione dell’agen-
da di quelli più piccoli. 

Va anche detto che i media più piccoli possono suggerire 
temi ed eventi-notizia che i media più grandi o che altri tipi di 
media riprendono, sviluppandoli, presentandoli in una veste 
amplificata; è vero comunque che un mass medium più potente 
ha un’influenza sui media minori. Un’influenza che non si eser-
cita soltanto sul piano dei temi affrontati, degli eventi riportati, 
ma anche sul taglio dato alla presentazione di un certo argomen-
to o fatto; addirittura anche sull’impianto visivo (la grafica di un 
giornale piuttosto che la scenografia di uno studio televisivo) 
dei media minori. Questo non è di per sé un limite o un difetto 
della comunicazione giornalistica, purché vi sia da parte del 
medium che recepisce l’agenda dei fatti l’impegno a verificare 
quanto gli viene proposto, ad approfondire, a confrontare. Il 
problema sorge quando l’influenza fra i media porta all’appiat-
timento, al conformismo, a quella “seguitazione mediale” di cui 
si è già detto. 

I rapporti che vigono fra le organizzazioni dell’informa-
zione – fa notare Reese – possono essere simbiotici nel senso 
che ciascuna contribuisce a legittimare il lavoro delle altre. Il 
grande numero crea una sensazione di sicurezza. La competi-
zione, invece, nasce dal tentativo di superarsi a vicenda nella 
copertura di qualche fatto nuovo o di una nuova piega assunta 
dai vecchi fatti, e dallo sforzo di fare tutto ciò più velocemente 
degli altri (lo scoop). In questo senso, molte organizzazioni dif-
ferenti possono produrre il proprio contenuto all’interno di una 



CAPITOLO VI 150 

cornice comune e consensuale che riflette lo status quo, diffe-
renziandosi soltanto per alcuni elementi secondari.  

Anche se il numero dei media è oggi molto più grande che 
in passato, il fenomeno di agenda-setting fra un mezzo di co-
municazione e l’altro può ridurre la differenziazione informati-
va che, altrimenti, ci si potrebbe aspettare. Grandi forze centri-
pete agiscono e spingono all’omologazione persino i media più 
diversi; seguire la via indicata dagli altri permette infatti, ridu-
cendo i rischi, di tagliare notevolmente anche i costi. È anche su 
questa visione “economicistica” che deve agire il Giornalismo 
interculturale, smascherando la facile illusione dell’informazio-
ne a buon mercato e superficializzata. Si tratta infatti di un’in-
formazione che porta il pubblico a disaffezionarsi, a cercare in 
altri canali informativi – i blog su Internet, le riviste di nicchia, i 
siti Web alternativi – nuovi ingredienti per una diversa e miglio-
re dieta mediale. L’impegno del Giornalismo interculturale sta 
anche nel far comprendere che l’informazione non è trattabile 
come una “merce” qualsiasi; ma che ha un ruolo civile e cultu-
rale al quale non può in alcun modo sottrarsi. 

Infine, ultimo aspetto ma non meno importante, l’incidenza 
che possono avere nell’agenda dei media le organizzazioni di 
volontariato legate al mondo dei migranti, le associazioni di cit-
tadini immigrati, il settore non-profit. Utilizzando gli strumenti 
della comunicazione pubblica e del giornalismo, questi soggetti 
possono incidere sui mass media proponendo una visione più 
completa, diversa, non stereotipata dell’immigrazione. Così 
come le fonti istituzionali (forze dell’ordine, magistratura, go-
verno) e quelle politiche propongono una propria visione e ver-
sione del fenomeno immigrazione, allo stesso modo vi possono 
essere forze sociali capaci di fare “informazione alternativa” 
(temi diversi da quelli di solito proposti ai media) e di fare 
“controinformazione” (una diversa versione di uno stesso acca-
dimento trattato dai media). Acquisita credibilità e agendo in 
modo professionale, le fonti alternative possono entrare nel gio-
co quotidiano – una vera e propria “battaglia” – per dettare con-
tenuti e tempi dell’agenda dei mass media. Ecco perché è im-
portante la “comunicazione sociale”, che dà voce a chi voce non 
ha; o ne ha molto poca. 

Terza azione: il linguaggio, strumento per prevenire i 
pregiudizi. Il nostro nome, il nome proprio che portiamo con 
noi sin dalla nascita è un qualche cosa che ci appartiene in mo-
do intimo. Racchiude, nel meraviglioso suono che per noi esso 



GIORNALISMO INTERCULTURALE E COMUNICAZIONE: LA PRATICA 

 

151

rappresenta, tutto il nostro passato e ci àncora al presente, con-
sentendoci di progettare il nostro futuro. Dale Carnegie (1991, 
p.102), noto per le sue tecniche di relazione, spiega che “do-
vremmo essere consci del magico potere nascosto in un nome. 
E capire che questa singola particolarità è di proprietà esclusiva 
del suo possessore. I nomi distinguono gli individui. Li rendono 
unici fra tutti. (…) Ricordatevi che per una persona il suo nome 
è il suono più importante e più dolce in qualsivoglia lingua”. 

L’incontro fra le persone avviene attraverso il nome, il qua-
le racchiude un universo di significati, un richiamo all’intimità 
del singolo, alla sua storia personale e alla sua individualità e 
unicità esistenziale. Anche nella comunicazione educativa il 
nome svolge un ruolo importante: “L’incontro davvero nuovo, 
che apre la persona a sé stessa, aiutandola a riconoscersi e ad 
amarsi, è consegnato ad uno sguardo empatico e a parole rivela-
tive che, per lo più, si assommano e si concludono nell’essere 
chiamati per nome” (Bellingreri, 2005, p.350). Nella profondità 
del desiderio, dell’incontro, dell’appartenenza reciproca vi è il 
“nome proprio”: “Questa parola può essere il centro dell’illu-
minazione della persona: porta infatti l’apertura del cuore di chi 
è da essa chiamato, nel momento stesso in cui costituisce una 
rappresentazione della forma personale. Chi è chiamato col no-
me proprio, allora, si rivela nell’atto in cui, responsabilmente si 
offre e si attesta” (Bellingreri, cit.). 

Queste considerazioni che vanno al profondo dell’animo 
umano ci fanno capire come la negazione del “nome proprio”, 
la sua sostituzione con un’etichetta generica, sia una forma di 
estraniazione, di negazione dell’individualità, di soppressione 
della persona, di ferita esistenziale. Nel nome “Maurizio”, chi 
scrive ritrova tutto il proprio percorso, il proprio arco di vita, la 
durata di un impegno nel mondo dalla nascita (e anche prima 
della nascita, sin dal grembo materno) all’oggi; e dall’oggi al 
futuro tracciato nella mente e nell’anima attraverso sogni e pro-
getti. Se “Maurizio” dovessimo sostituirlo con “italiano”, o con 
“veronese” (originario della città di Verona), priveremmo chi 
scrive di gran parte della propria storia esistenziale; ridurremmo 
la poliedricità della sua personalità, le sfaccettature e le fonda-
menta del suo essere ad un aspetto di tipo etnico, culturale, na-
zionale o cittadino. Escluderemmo buona parte del tutto, per far 
emergere solo “una parte”. 

È quanto fanno i mass media nel momento in cui ignorano, 
escludono la personalità degli individui e riducono tutti i citta-



CAPITOLO VI 152 

dini stranieri ad una grande massa indistinta, spesso misteriosa e 
talvolta minacciosa: gli “immigrati”, gli “extracomunitari”. Vi è 
“una negazione di identità, spesso involontaria, ma non per que-
sto meno dolorosa per chi la subisce” (Cotesta, 2003, p.82). 
Uno degli impegni del Giornalismo interculturale è allora quello 
di “ridare il nome proprio” alle donne, agli uomini e ai bambini 
che i mass media etichettano come “extracomunitari”, “maroc-
chini”, “romeni”, “albanesi”, “senegalesi”, “slavi” e via dicen-
do. Sia nei titoli dei giornali che nei testi è importante che si at-
tui la revisione di un’abitudine sbagliata e, soprattutto, deleteria, 
foriera di conflitti culturali. 

Perché è importante agire sul linguaggio dei mass media? 
Perché i media, come abbiamo visto trattando delle teorie delle 
comunicazioni di massa, hanno un’influenza sul linguaggio dei 
lettori e dei telespettatori. La lingua, da parte sua, è una “mac-
china per significare” (Simone, 1999, p.458). La sua funzione 
principale e originaria è di scambiare e trasmettere significati, 
attraverso l’associazione fra l’espressione e il contenuto: un’as-
sociazione che consente ad un contenuto di manifestarsi grazie 
ad un collegamento regolato (attuato in base a delle regole) con 
un’espressione percepibile a livello sensoriale. L’associazione 
fra l’espressione sensoriale (una parola, nella funzione di “si-
gnificante”) e il contenuto (definito come “significato”) è im-
motivata, arbitraria, senza una ragione logica o naturale (Gensi-
ni, 1999, p.39), tanto che gli utenti sono liberi di collegare come 
vogliono i due piani del segno (significante e significato). 

Nel momento in cui, a livello massmediale, si utilizzano le 
espressioni di nazionalità (“albanesi”, “marocchini”, “romeni” e 
via dicendo), oppure i termini “immigrati”, “extracomunitarii” 
in contesti negativi, caratterizzati da minaccia, pericolo, insicu-
rezza, illegalità, tensione, ansia, problema, si produce un effet-
to: quello di portare il pubblico dei mass media a “connotare” in 
modo negativo quei termini. Va ricordata, a questo proposito, la 
differenza fra “denotazione” e “connotazione” (Simone, 1999, 
p.469). La denotazione (o significato denotativo) è il significato 
primario di una parola, assegnato in modo arbitrario e conven-
zionale secondo le regole di una certa lingua: ecco che tutti i let-
tori italiani penseranno ad un certo oggetto quando leggeranno 
la parola “automobile”, dato che condividono tutti lo stesso co-
dice linguistico, lo stesso vocabolario. La connotazione (signifi-
cato connotativo) è il significato “spostato”, un significato ulte-
riore prodotto in riferimento ad un particolare contesto lingui-



GIORNALISMO INTERCULTURALE E COMUNICAZIONE: LA PRATICA 

 

153

stico e ad una certa situazione comunicativa (si veda anche 
Gensini, 1999, pp.23, 122, 196). 

Dalla scelta delle parole, dall’impiego del linguaggio pos-
siamo dedurre quale e quanta volontà di relazione, di dialogo, di 
confronto, di rispetto vi sia in un giornale. “Il nome è il primo e 
fondamentale modo di rapportarsi con l’Altro; dargli un nome, 
chiamarlo, è un modo di stabilire la relazione con lui. Qui in-
contriamo già una duplice possibilità: imporre un nome attin-
gendo al nostro dizionario dei nomi oppure accogliere il nome 
che egli si dà. Poiché non possiamo percepirlo, se non all’inter-
no della nostra prospettiva sul mondo, si apre subito la possibi-
lità di un conflitto culturale intorno alla sua prima e fondamen-
tale identità” (Cotesta, 2003, p.82). 

Il Giornalismo interculturale è un giornalismo attento al 
linguaggio, alle parole che usa. Non si preoccupa dell’impiego 
di una lingua “politicamente corretta”. Si preoccupa semmai 
degli effetti che certe parole producono sui cittadini di differen-
te cultura e sui cittadini autoctoni. Il percorso verso un linguag-
gio rispettoso e più preciso è già stato fatto dai mass-media nel 
raccontare la disabilità: da “handicappato” si è passati alla paro-
la “portatore di handicap”, a “disabile”, a “diversamente abile”. 
Nessuno si sognerebbe di titolare in questo modo un articolo su 
un incidente che veda coinvolta una persona diversamente abile: 
“Storpio travolto da un’auto pirata”. L’integrazione, il supera-
mento dei pregiudizi, l’andare oltre gli stereotipi passano attra-
verso l’uso del linguaggio. Una guida utile e pratica a un “Par-
lare civile. Comunicare senza discriminare”, come recita il tito-
lo, è quella del Redattore Sociale (2013), a cui si rimanda per i 
dettagli, gli esempi e le motivazioni di una scelta giornalistica 
interculturale, che punta al rispetto della persona. Da segnalare, 
poi, il libro di Guadagnucci (2010) “Parole sporche. Clandesti-
ni, nomadi, vu cumprà: il razzismo nei media e dentro di noi”. 
Altri esempi e riflessioni sono pubblicati nei blog di Maurizio 
Corte (www.mauriziocorte.org e www.mauriziocorte.it) e di 
ProsMedia (www.prosmedia.org), dove è possibile leggere i 
materiali didattici a integrazione e completamento di questo te-
sto. 

Vogliamo proprio partire dalla parola “persona” – o ritor-
narvi, dato che l’abbiamo utilizzata più volte in questo libro – 
per sottolineare che il Giornalismo interculturale è un giornali-
smo attento alla singolarità dell’essere umano, alla sua unicità. 
Non utilizza la parola “extracomunitario” perché, oltre ad eti-



CAPITOLO VI 154 

chettare chi è escluso dalla comunità, nega la totalità e il valore 
della persona nella sua unicità e l’assimila ad un gruppo indi-
stinto che esiste solo nella finzione massmediale.  

Il Giornalismo interculturale non utilizza, se non quando 
necessario e comunque in un contesto non discriminante, i so-
stantivi di nazionalità (“marocchini”, “albanesi” e via dicendo) 
perché sono la riproposizione, quarant’anni dopo, dei sostantivi 
di “regione” (“siciliani”, “napoletani”, “calabresi”, “meridiona-
li”) utilizzati dai giornali che, allora come oggi, non sapevano 
leggere, capire e raccontare in modo compiuto e rispettoso il fe-
nomeno immigratorio da Sud a Nord; e perché, come allora, ne-
gano la cultura, il valore, l’identità delle persone in termini on-
nicomprensivi che nulla dicono di reale e di vero e molto con-
notano in modo dispregiativo. Fermarsi alla nazionalità o all’et-
nia di una persona, come focus della notizia anche se la nazio-
nalità o l’etnia non c’entrano nulla, vuol dire raccontare solo 
una storia di quella persona; vuol dire mettere in rilievo solo un 
lato, e perdersi il resto della vicenda umana e sociale, come fa 
notare in una Ted conference la scrittrice nigeriana Chimaman-
da Ngozi Adichie (“The danger of a single story”, sul sito Web 
www.ted.com).  

Alla parola immigrato, il Giornalismo interculturale, prefe-
risce la parola “cittadino immigrato”, “cittadino marocchino” (o 
di origine marocchina, od originario del Marocco): è un modo 
per riconoscere la cittadinanza di una persona, per evitarne 
l’esclusione dalla comunità, per favorirne il rispetto e la consi-
derazione da parte del pubblico dei lettori.  

Il Giornalismo interculturale, soprattutto, non accetta il vo-
cabolario proposto e imposto dalle “fonti ufficiali” – burocrazia, 
forze dell’ordine, magistratura – che non possono pensare di so-
stituirsi ai mass media nella lettura e nell’interpretazione della 
realtà. Fa notare Baldini (2004, pp.128-129), trattando di 
quell’italiano grottesco che è il “poliziese” (il linguaggio delle 
forze dell’ordine), che “tanto il burocrate quanto il poliziotto 
spesso parlano in cifra, in modo indiretto, poco comprensibile 
per i non addetti ai lavori. Il burocrate e il poliziotto non amano 
la chiarezza, entrambi riescono a comunicare il banale contenu-
to dei loro asserti in modo spesso incomprensibile e ambiguo. 
Entrambi amano l’antilingua. (…) Il poliziotto ama l’imperso-
nalità, l’ufficialità, tende al distacco, cerca l’oggettività, ambi-
sce al prestigio del linguaggio scientifico-tecnologico. È un lin-
guaggio che sovrabbonda di frasi fatte, oscuro per imprecisione 



GIORNALISMO INTERCULTURALE E COMUNICAZIONE: LA PRATICA 

 

155

lessicale, per imperizia sintattica, per i goffi tentativi volti a 
conseguire la magniloquenza. (…) La sua oscurità, in breve, 
deve tutto all’imprecisione del locatore e si radica su deforma-
zioni, per lo più inintenzionali, della lingua o del dialetto”.  

Banalità, oscurità, deformazioni, pseudo-scientificità: è a 
questi modelli che i giornali debbono continuare a conformarsi? 
È con quelle espressioni banali, oscure, deformanti, “tendenti 
all’oggettività” che vogliono informare il lettore? Il Giornali-
smo interculturale, nel rigettare tutto questo, non parla solo al 
cuore dei giornalisti, degli operatori dell’informazione, ma parla 
anche alla loro intelligenza. Un linguaggio rispettoso della di-
versità, quindi “interculturale”, è prima di tutto un linguaggio 
preciso, funzionale alle intenzioni comunicative dei mass me-
dia; oltre che un linguaggio attento alla persona e sensibile al 
valore di quel “nome proprio” che identifica ciascuno in modo 
unico e univoco. Come scrive Bonucci (1999, p.312), al giorna-
lismo è assegnato uno specifico valore “di battaglia culturale e 
civile strettamente ancorata alla realtà dei tempi e alla coscienza 
di chi quei tempi sta vivendo”. Maalouf (2001, pp.311-312), che 
trova “normale, giusto, sensato non chiamare le persone con dei 
nomi in cui non si riconoscono”, sottolinea l’attaccamento a una 
“cultura della pace” intesa come uno scrivere “non solo per pre-
dicare semplicemente la tolleranza, l’accordo, la coesistenza, 
ma scrivere per suscitare nel lettore delle reazioni che non siano 
solo di odio, di difesa, di affermazione di sé stessi contro gli al-
tri, per produrre nel modo più sottile possibile delle reazioni di 
apertura e di comprensione verso l’Altro”.  

Quarta azione: la formazione dei giornalisti. Le diffe-
renze culturali si possono rivelare una ricchezza laddove si sap-
pia come affrontarle e come utilizzarle. Sono da considerarsi, 
sottolinea Portera (2004, p.191), come “le vere opportunità edu-
cative del XXI secolo. In tal senso è da introdurre in ogni setto-
re della nostra vita una prospettiva veramente interculturale, che 
promuova la gestione non violenta e costruttiva dei conflitti, che 
riconosca e sostenga non solo i diritti ma anche i doveri ed i li-
miti di ogni essere umano o gruppo sociale, che permetta di av-
valorare al meglio le pluralità linguistiche, religiose e culturali”. 

Un ruolo fondamentale, in questo senso, lo recita la forma-
zione. Il Giornalismo interculturale richiede una formazione sia 
sul piano dei sentimenti che del bagaglio professionale. Di qui 
l’importanza di un insegnamento che – attingendo alle conqui-
ste e alle problematiche pedagogiche e utilizzando gli strumenti 



CAPITOLO VI 156 

teorici della Psicologia e della Sociologia della comunicazione 
– sappia formare le nuove leve di giornalisti e di operatori 
dell’informazione (fotografi, cameraman, sceneggiatori, autori 
multimediali, digital marketer, social media manager eccetera). 
A questo proposito, l’Università degli Studi di Verona, su ri-
chiesta del Centro Studi Interculturali diretto da Agostino Porte-
ra, nel 2003 ha introdotto, prima in Italia, un insegnamento di 
Giornalismo interculturale per gli allievi e le allieve della laurea 
magistrale in Editoria e Giornalismo. Si tratta di un insegna-
mento che mira a creare nei futuri operatori dell’informazione 
una coscienza critica; e a fornire loro gli strumenti culturali per 
superare stereotipi, pregiudizi e limiti delle routines redazionali 
e dell’organizzazione dei mass media italiani. Acquisita ormai 
alla letteratura scientifica la critica al modo in cui i media pre-
sentano il fenomeno immigrazione, tocca ora al Giornalismo 
interculturale indicare i possibili percorsi per una comunicazio-
ne che meglio sappia leggere, interpretare e rappresentare la so-
cietà complessa e pluralistica in cui viviamo. 

Il percorso universitario è però uno dei percorsi possibili. 
Esso si rivolge, in modo inevitabile, ad una parte soltanto dei 
futuri comunicatori, webmarketer e operatori dell’informazione. 
Come sensibilizzare e formare la gran massa dei giornalisti e 
chi opera nel mondo dei mass media? Corsi di aggiornamento, 
condotti in una prospettiva interculturale, sono in funzione in 
varie realtà italiane, universitarie e non. Con la formazione ob-
bligatoria per i giornalisti, a partire dall’anno 2014 ci sono le 
condizioni per un rinnovamento – anche sul piano etico e inter-
culturale – della professione.  

È una partita importante, perché la professione giornalistica 
ha sempre fatto affidamento più sulla buona volontà e sugli in-
teressi dei singoli che su un’organizzazione formativa obbliga-
toria e articolata. A questo proposito Papuzzi (2002, p.314) fa 
osservare che “le nuove tecnologie e i nuovi media hanno rivo-
luzionato il rapporto con il pubblico a cui i giornali sono desti-
nati: in sostanza è cambiato e si è ampliato il modo di comuni-
care le notizie. Da un lato si è fatto più complesso, dall’altro ri-
chiede competenze divulgative. In secondo luogo, bisogna con-
siderare anche come sono cambiati lettori e audience, in rela-
zione alle trasformazioni economiche e sociali”. Mentre Varni 
(2002, pp.319-320) sottolinea la necessità, per il giornalismo 
dei nostri tempi, di coniugare nuove manualità tecnologiche e 
inedite organizzazioni del lavoro a più profonde consapevolezze 



GIORNALISMO INTERCULTURALE E COMUNICAZIONE: LA PRATICA 

 

157

teoriche e un più ampio bagaglio culturale: i giovani aspiranti 
giornalisti vanno preparati in modo adeguato alla complessità 
dell’oggi, combinando le fondamenta del mestiere con più vaste 
conoscenze teorico-pratiche. L’incidenza del giornalismo sulla 
società richiede insomma garanzie professionali anche sulla 
preparazione culturale e pratica di chi esercita questo mestiere.  

La necessità di un’azione di formazione per i “nuovi gior-
nalisti” e di aggiornamento per chi è già del mestiere risulta e-
vidente se analizziamo “chi sono” e quale preparazione hanno i 
giornalisti italiani. Per dare una risposta a queste domande ci 
rifacciamo ad un’indagine descritta e commentata da Buonanno 
(2003, pp.59-72) in un breve saggio intitolato “L’identità incerta 
dei giornalisti italiani, ovvero una professione senza frontiere”, 
a cui rimandiamo per l’interesse che questo studio riveste. La 
“pluralizzazione” enorme delle pratiche lavorative, fatte rientra-
re sotto le insegne del giornalismo, inducono Buonanno (2003, 
pp.71-72) a concludere che “la coesistente pluralità di figure e-
terogenee (spesso equiparate sul piano dei compiti e delle fun-
zioni), e la convivenza del lavoro dell’informazione e delle atti-
vità di comunicazione entro i medesimi confini di un campo 
giornalistico dilatato, disegnano un quadro di massima indefini-
tezza del territorio professionale, nonché di estrema nebulosità 
delle sue frontiere”. 

A distanza di anni dalle osservazioni di Buonanno, possia-
mo affermare che la professione giornalistica è diventata ancor 
più complessa e articolata. Così come più complesso e articola-
to si è fatto il sistema dei media, grazie anche alla diffusione dei 
social network e di molti altri mezzi e occasioni di comunica-
zione. Le sfide poste dai nuovi canali si sommano alle sfide po-
ste dalla società multiculturale: la somma di nuovi media e nuo-
vi soggetti sociali rende più difficile fare giornalismo; e rende 
più cogente la necessità di formazione e di riposizionamento 
della professione. 

Il rischio, infatti, è che quella nebulosità indicata da Buo-
nanno si traduca in una indeterminatezza anche sul piano della 
forza culturale e della capacità interpretativa della realtà com-
plessa e pluralistica in cui viviamo; e che tutto questo si interse-
chi con la problematiche date dalla velocizzazione dell’informa-
zione e della professione giornalistica e comunicativa, prodotta 
dalle nuove tecnologie di comunicazione. Il Giornalismo inter-
culturale si pone, quindi, anche come occasione per studiare (o 
ristudiare) la teoria e la tecnica del giornalismo in modo critico, 



CAPITOLO VI 158 

oltre che come momento di formazione e di aggiornamento sul-
le problematiche interculturali che gli sono proprie. L’analisi 
critica della professione giornalistica, delle sue routines, delle 
sue scelte editoriali e redazionali fa parte del bagaglio del gior-
nalista “interculturale”, perché senza conoscenza, senza cultura, 
senza approfondimento critico non vi può essere il superamento 
di posizioni pregiudiziali e stereotipate che spesso caratterizza-
no l’universo mediale italiano. 

È importante uscire dalle secche di posizioni pessimistiche 
e fatalistiche sulle routines redazionali e su come viene confe-
zionata e gestita l’informazione. Il sistema dei mass media non 
è immutabile. Fedeli all’utopia e alla forza rivoluzionaria, teori-
ca e pratica, dell’orizzonte pedagogico (Portera, 2004, Frabbo-
ni-Pinto Minerva, 2005), non possiamo non affermare il diritto-
dovere di una comunicazione interculturale a livello dei mass 
media: una comunicazione che nelle sue varie articolazioni – 
giornalismo, fiction, marketing, pubblicità – sappia parlare “del-
la diversità” e “alla diversità” in un modo non ghettizzante, non 
escludente, non discriminante. 

Quinta azione: un diverso rapporto con le fonti. Nelle 
azioni pratiche per un Giornalismo che sia interculturale non 
può mancare una revisione del rapporto con le fonti, ufficiali e 
non. Come si evince dalle ricerche su “media e immigrazione”, 
sono soprattutto le fonti ufficiali a parlare (governo, politici, 
magistratura, forze dell’ordine). Sono fonti che tentano di im-
porre, in modo del tutto legittimo, un proprio linguaggio, una 
propria agenda dei fatti e dei temi (le issues), e una propria 
chiave interpretativa (un proprio “frame”) degli eventi. 

Richiamandoci a Lepri (1991), dobbiamo ricordare che i 
giornalisti e i comunicatori sono professionisti che “mediano” 
fra le fonti e il pubblico. Compito di giornalisti e comunicatori, 
quindi, non è di fare da megafono, da amplificatore di ciò che le 
fonti dichiarano: ma di conoscere, selezionare, filtrare e valutare 
(prima di rendere noto) quanto le fonti hanno da dirci.  

Come osserva Marini (2006), “gli issues promoters si pon-
gono la finalità fondamentale dell’attenzione e quindi della cir-
colazione del loro discorso: da qui si origina il problema del 
rapporto (diretto e indiretto) con i media”. La partita che si gio-
ca è quella della “costruzione sociale della realtà” da parte di 
istituzioni, organizzazioni e individui: una costruzione sociale 
della realtà (ad esempio, della “realtà dell’immigrazione”) che 
viene attuata in funzione degli obiettivi e degli interessi delle 



GIORNALISMO INTERCULTURALE E COMUNICAZIONE: LA PRATICA 

 

159

fonti ufficiali, non in funzione degli obiettivi e degli interessi 
dei media e del pubblico. 

Nell’arena pubblica, là dove la discussione ha luogo, vi è 
una competizione fra i soggetti, fra le fonti, i media, le istituzio-
ni, le organizzazioni e – con i social network – fra gli stessi frui-
tori delle notizie che divengono spesso fonti a loro volta. Ebbe-
ne, comunicatori e giornalisti hanno il diritto/dovere di non ap-
piattirsi sulle visioni e sulle costruzioni fornite dalle fonti, siano 
esse ufficiali o meno. Soprattutto, giornalisti e comunicatori non 
debbono appiattirsi sulle fonti tradizionali e istituzionali, ma ri-
cercare anche altre fonti (attendibili e degne di fiducia), in mo-
do da arricchire il racconto degli eventi; e in modo da fornire al 
lettore più punti di vista, più complete costruzioni simboliche. 

Una società pluralistica presenta tratti complessi, eventi i-
nattesi e situazioni sovente di difficile interpretazione. Essa po-
ne i giornalisti e i comunicatori di fronte a una “fatica intercul-
turale”, a un impegno di selezione, racconto e presentazione 
delle notizie che non è facile. La sfida professionale è pertanto 
avvincente e ardua da superare: richiede competenza, apertura 
mentale, consapevolezza degli stereotipi e dei pregiudizi, cono-
scenza delle tematiche, volontà di scavare e di comprendere, 
andando ben oltre le visioni scontate e preconfezionate. È una 
situazione che richiede uno sforzo professionale e una spinta 
d’orgoglio da parte degli operatori dell’informazione, pena 
l’essere strumentalizzati a beneficio degli interessi di altri, men-
tre il loro interesse è di farsi mediatori autorevoli e apprezzati 
agli occhi dei lettori. 

Si badi bene: farsi mediatori autorevoli e apprezzati agli 
occhi dei lettori non significa assecondare le (presunte) volontà 
di spettacolarizzazione e drammatizzazione delle notizie che 
possono venire dal pubblico. Come ci ricorda McQuail (2001, 
p.289) “il termine pubblico è fondamentalmente astratto e di-
scutibile, e la realtà a cui questo termine si riferisce è composita 
e in continua trasformazione”. Il calo nelle vendite dei giornali 
quotidiani e periodici, e il calo negli ascolti televisivi generalisti 
da parte del pubblico giovanile e di quello più colto e smalizia-
to, dovrebbero ammonirci sull’idea di pubblico che taluni ope-
ratori dell’informazione ancora conservano. 

Su un altro fronte, con il Web – ove tutto è tracciabile e mi-
surabile – possiamo pensare di avere riscontro immediato delle 
scelte editoriali: possiamo pensare di misurarne il successo o 
l’insuccesso. L’informazione giornalistica online, però, non va 



CAPITOLO VI 160 

confusa con il webmarketing: non è sufficiente accontentare i 
gusti del pubblico, accarezzarne le preferenze e assecondarne le 
tendenze. Il giornalismo, appunto perché selezione e mediazio-
ne condotta da professionisti indipendenti dalle fonti e dai de-
stinatari dei messaggi, ha anche il compito di aprire nuove stra-
de, di tentare autonome letture e rappresentazioni della realtà. 
Un giornalismo che sia interculturale ha il dovere soprattutto di 
mettere in forma “costruzioni sociali della realtà” che siano in 
linea con il rispetto dei diritti fondamentali della persona; e con 
i precetti della deontologia professionale. 

Sesta azione: l’attenzione ai “frame”. Graber (1984, cit. 
in McQuail, 2001, p.354) definisce i “frame” come schemi in-
terpretativi che forniscono una guida alla scelta, alla rilevanza e 
alla cognizione di quanto accade: sono costruiti socialmente e 
sono largamente condivisi. I frame sono quindi strutture cogni-
tive che organizzano la conoscenza di situazioni e individui, 
prendendo spunto da situazioni precedenti, richiamando infor-
mazioni memorizzate ed elaborando nuove informazioni. 

Tradotto in linguaggio corrente, potremmo dire che un 
“frame” è una finestra sulla realtà; è una cornice interpretativa 
che attinge alla memoria, alle conoscenze possedute, alle visioni 
del mondo. Proprio perché cornici interpretative, i frame sono 
strumenti che ci fanno leggere fatti, eventi, situazioni, persone, 
organizzazioni in un certo modo, anziché in un altro. Nel caso 
delle migrazioni, ad esempio, potremmo avere il frame dell’in-
vasione piuttosto che il frame della ricerca di diritti e di migliori 
condizioni di vita. Nel rapporto con l’Alterità, con la diversità 
culturale, possiamo avere (od impiegare) il frame della minac-
cia e del pericolo, piuttosto che il frame della risorsa e dell’ar-
ricchimento reciproco. 

È di per sé evidente che i media – dai mass media al Web 
2.0 dei social network – contribuiscono a formare e a diffondere 
un certo frame anziché un altro. Giornalisti e comunicatori han-
no così la responsabilità di trasferire al pubblico – ma anche di 
recepire dal pubblico – questa o quella chiave interpretativa; 
questo o quel frame. Come sottolinea McQuail (cit. p.354), i 
frame sono influenzati dalle circostanze, dai punti di vista, dai 
pregiudizi e, possiamo aggiungere, dalla formazione professio-
nale del pubblico e degli operatori dell’informazione. Come per 
le notizie, possiamo avere anche per i frame soluzioni “egemo-
niche” (la voce di chi ha già voce, come le fonti ufficiali), “op-
positive” (la voce di chi si oppone alle fonti ufficiali, mirando a 



GIORNALISMO INTERCULTURALE E COMUNICAZIONE: LA PRATICA 

 

161

imporre un proprio linguaggio e una propria agenda) e soluzioni 
“negoziate”.  

Come giornalisti e comunicatori possiamo concordare sul 
fatto che i “frame negoziati” sono quelli che più si avvicinano a 
una concezione equilibrata, equidistante e autonoma dell’infor-
mazione: nella mediazioni fra le fonti e il pubblico, il giornali-
sta interculturale non sceglie l’egemonia o l’opposizione tout-
court. Il giornalista interculturale, come professionista della 
comunicazione, si interroga sul proprio ruolo, ha come riferi-
menti i valori della deontologia, si pone al servizio del lettore e 
realizza nel modo più compiuto e indipendente il proprio com-
pito di mediatore. Lo fa con l’obiettivo di restituire al lettore 
un’informazione che sa essere parziale, “costruita” e “decisa” 
dai giornalisti (si veda Gans, 1979), ma che non è pregiudizial-
mente al servizio del più forte o del più potente.  

 
 

2. Il Giornalismo interculturale nel lavoro in redazione e nel 
lavoro sul campo 

 
 Nelle conferenze con i giornalisti, ma anche nel corso delle 

lezioni con gli allievi e le allieve dell’università, ricorrono alcu-
ne domande: perché non scrivere che un certo offender è ma-
rocchino piuttosto che albanese o rumeno? Cosa c’è di sbagliato 
nello scrivere che un certo soggetto è “extracomunitario”? Non 
è il caso di denunciare le pratiche proprie di certe religioni o 
culture, per avvisare i lettori e orientarli in questa nostra socie-
tà? E così via. Sono domande legittime, stimolanti e sollecitano 
lo studioso e il professionista del giornalismo e della comunica-
zione a confrontarsi, a dibattere, a trovare soluzioni. Quelle che 
daremo, qui di seguito, sono soltanto alcune indicazioni che non 
si pretende siano esaustive; ma che certo possono orientare il 
professionista della comunicazione che si ponga quelle e altre 
domande. 

Sono sei, abbiamo visto in precedenza, le “azioni pratiche” 
per un giornalismo che sia interculturale, quindi all’altezza di 
un’informazione propria di una società pluralistica. Ricordia-
mole: un linguaggio senza pregiudizi, una diversa agenda dei 
temi, diverse routines/pratiche professionali, un diverso rappor-
to con le fonti, la consapevolezza/attenzione ai frame (le cornici 
di interpretazione degli eventi) e la formazione dei giornalisti.  



CAPITOLO VI 162 

Il lavoro in redazione. Vediamo come tradurre quelle azioni 
pratiche in lavoro quotidiano in redazione (o, nel caso della co-
municazione e del digital marketing, in lavoro in ufficio). Pren-
diamo come esempio la pagina sui Rom pubblicata nel maggio 
2008 sul quotidiano L’Arena di Verona, progettata e realizzata 
da chi scrive: una pagina a cui è stato applicato un metodo di 
lavoro utilizzato poi negli anni successivi e tuttora praticato. Per 
quanto riguarda il linguaggio, la scelta è stata quella di evitare 
espressioni offensive, stereotipate e pregiudiziali: si è scelto di 
impiegare le parole che definiscono le persone e i gruppi Rom 
secondo i modi in cui essi vogliono essere definiti; si è poi fatta 
attenzione agli aspetti connotativi delle parole, a quei significati 
ulteriori che le parole acquisiscono con l’uso in certi contesti. A 
questo proposito, è innegabile che la parola “extracomunitario”, 
oltre al significato corretto e denotativo di “cittadino non appar-
tenente all’Unione Europea”, abbia assunto anche il significato 
connotativo, ulteriore, di “soggetto estraneo, straniero, fuori della 
comunità” con colorazioni negative, di minaccia, di disagio e di 
disturbo. L’indicazione, quindi, sul linguaggio è di impiegare pa-
role ed espressioni corrette giuridicamente, rispettose, accettate 
dalle persone e dai gruppi di cui si scrive. 

Per quanto riguarda l’agenda dei temi, la scelta è stata quel-
la di voler conoscere i Rom per restituirne ai lettori una fotogra-
fia realistica, veritiera, completa e di servizio al pubblico. Il 
“giornalismo di servizio” è una forma alta di giornalismo, che si 
presta a fornire al lettore le chiavi e gli strumenti conoscitivi per 
bene operare nella società in cui vive; e per bene operare con le 
persone o i gruppi con cui si relaziona. Nel caso dei Rom, si è 
voluti andare oltre la visione stereotipata e pregiudiziale di un 
popolo di “ladri e straccioni”: si è anzi presa a pretesto l’accusa, 
infondata, fatta ai Rom di essere “ladri di bambini”, per affron-
tare in modo serio il tema della devianza. Ecco che l’agenda dei 
temi si è articolata su questi argomenti: chi sono i Rom, cosa 
fanno, come e dove vivono, quali problemi hanno; qual è la sto-
ria dei Rom, da dove arrivano e qual è stato il loro rapporto con 
l’Italia; che rapporto c’è fra la devianza, l’illegalità e i Rom; co-
sa fa l’Unione Europea per i Rom. 

 Sulle pratiche e routines professionali, si è voluti andare 
oltre la “fretta” e la costruzione “istantanea” dell’inchiesta. La 
scelta – non potendo dedicare per più giorni un’attenzione e-
sclusiva all’inchiesta – è stata quella di lavorare alla pagina sui 
Rom nei ritagli di tempo, lasciando decantare informazioni e 



GIORNALISMO INTERCULTURALE E COMUNICAZIONE: LA PRATICA 

 

163

interviste, nella convinzione che è meglio una buona pagina di 
giornalismo dopodomani che una pessima pagina di giornali-
smo oggi. Si è evitato di concentrare in uno-due giorni un’inda-
gine sui Rom che ha richiesto riflessione e analisi attenta di 
quanto si doveva pubblicare.  

Non sempre è possibile programmare con anticipo le in-
chieste e gli approfondimenti: a volte c’è bisogno di costruire in 
poche ore la tematizzazione di un certo evento. È però vero che 
si tratta di situazioni che non accadono di frequente; ed è altret-
tanto vero che la capacità e professionalità di un giornalista vie-
ne misurata anche dalla sua abilità nell’avere un archivio di in-
formazioni, di contatti qualificati, di dati e di approfondimenti 
(il Web in questo aiuta molto). Un buon giornalista, insomma, 
lo si giudica anche dal buon archivio che possiede e dalla prepa-
razione culturale che ha nel campo di sua competenza. Di con-
seguenza, possiamo dire che è possibile praticare un giornali-
smo efficiente, sempre “sul pezzo”, senza per questo rinunciare 
alla qualità: la fretta, l’improvvisazione, possono essere ecce-
zioni, non diventare la regola.  

Nel rapporto con le fonti, la scelta è stata quella di far par-
lare i diretti interessati, consapevoli del fatto che l’Altro, il Di-
verso, sovente non ha voce né occasione per esprimersi. Accan-
to a questo, si è voluto ascoltare l’esperto, lo studioso, il profes-
sionista che si occupa di Rom o di fenomeni collegati (a torto o 
a ragione) ai Rom. Sono stati allora intervistati un mediatore in-
terculturale Rom, una dottoressa di ricerca Sinta e alcuni docen-
ti universitari di Sociologia. Nel fare questo si è tenuto presente 
quanto ci dicono molte ricerche sul tema “media e minoranze”: 
nelle minoranze vi sono persone qualificatissime che possono 
dare voce al loro gruppo in modo informato e con competenza. 
Si è poi evitato, come spesso succede, di dare voce a “presunti 
rappresentanti” delle minoranze che sono estranei alle minoran-
ze stesse e che si fanno, a volte, portavoce con autorizzati. Que-
sto voler andare al di là delle solite fonti è sovente proficuo, e lo 
è stato anche nella cura della pagina sui Rom: si creano, infatti, 
occasioni per acquisire nuove notizie e per inquadrare un tema o 
un fenomeno in una prospettiva differente, più ricca e foriera di 
altre informazioni. 

Va poi ricordata l’importanza del “frame” (della cornice 
interpretativa, della finestra di visione) con cui si affronta un 
fatto, un evento o un tema. Nel caso della pagina sui Rom, si è 
voluti andare oltre – senza peraltro ignorarlo – il tradizionale 



CAPITOLO VI 164 

frame dei “Rom ladri e devianti”. Il tema della devianza e del 
“furto di bambini” è stato affrontato in modo approfondito, per 
mettere il lettore di fronte ai propri pregiudizi, per mettere an-
che gli stessi intervistati di fronte al pregiudizio e per verificare 
luci e ombre di una certa visione del gruppo di cui si parla. Il 
frame principale, che ha dato una coloritura prevalente a tutta 
l’inchiesta, è stato quanto di più giornalistico vi possa essere: 
quello della “curiosità”, del voler sapere cos’è un certo gruppo, 
come vive, dove vive, perché si comporta in un certo modo (e 
se è vero che si comporta in un modo o nell’altro), quale storia 
ha alle spalle, quali esigenze ha, quali richieste avanza. Si tratta 
di curiosità che possono essere soddisfatte solo intervistando 
persone preparate, qualificate, informate. Ecco che la scelta di 
un diverso frame, e la consapevolezza della cornice interpretati-
va impiegata, porta come derivazione una qualità giornalistica 
migliore di quanto accadrebbe se ci si fermasse ai frame tradi-
zionali, alle solite persone da sentire, ai soliti approcci. Il gior-
nalismo è curiosità, scoperta, interrogazione, ricerca, riflessio-
ne, selezione, analisi: è una professione e una pratica non dissi-
mile dalla ricerca scientifica e dalla ricerca sociale. Per questo, 
dalla ricerca deve prendere ispirazione e strumenti, pur nella 
consapevolezza dei tempi diversi e dei diversi obiettivi che ca-
ratterizzano il giornalismo e la comunicazione rispetto alla 
scienza. 

Infine, la formazione dei giornalisti. Lo studio, l’aggior-
namento, il possesso di un archivio di qualità, la specializzazio-
ne, l’intelligenza critica, la disponibilità all’ascolto, la capacità 
e la disposizione a rivedere i propri giudizi: sono tutte qualità 
indispensabili a un giornalista interculturale e a un buon giorna-
lista tout-court. In alcuni giornali, specie locali, vi sono direttori 
che non ritengono la specializzazione una virtù: per ridare viva-
cità e incisività al lavoro redazionale, pensano che sia giusto far 
girare i giornalisti dall’uno all’altro settore, come se l’essere tut-
tologi si sposasse con la qualità della conoscenza e della comu-
nicazione. Spesso, poi, nei giornali si pensa che l’occuparsi di 
vita sociale, di vita dei quartieri, di minoranze, di relazioni e fe-
nomeni del tessuto urbano sia facile e alla portata di tutti. Nien-
te di più infondato: il giornalismo sociale, il giornalismo inter-
culturale, il giornalismo che analizza e racconta la comunità e la 
città richiede la stessa specializzazione e qualificazione del 
giornalismo economico o di quello giudiziario.  



GIORNALISMO INTERCULTURALE E COMUNICAZIONE: LA PRATICA 

 

165

Dietro certe scelte dei direttori di giornale, temiamo vi sia-
no un’insufficienza e un disegno: l’insufficienza di alcuni diret-
tori di giornale sta nel non capire che solo un giornalismo spe-
cializzato può produrre un giornalismo di qualità; il disegno di 
alcuni direttori è poi quello di non volere un giornalismo specia-
lizzato per meglio controllare e tenere in posizione di subordine 
una redazione. Il risultato è consequenziale: un prodotto-gior-
nale che non è all’altezza dei tempi e che non soddisfa le esi-
genze e richieste dei lettori, con l’effetto di perdere pubblico e 
pubblicità. L’esercizio del potere, il servizio alle élite dominanti 
– da parte di alcuni direttori di giornale – ha come conseguenza 
un prodotto-giornale scadente, tanto da far pensare che per al-
cune direzioni di giornale l’essere al servizio di poteri forti sia 
più importante dell’essere al servizio del lettore e dell’impresa 
che realizza il giornale. Se questi sono i limiti di alcuni vertici 
dei giornali italiani, altri sono i limiti degli editori che scelgono 
quei direttori e non altri: ma questa non è la sede per dimostrare 
le insufficienze degli editori. Basti dire che vi sono; e che il tipo 
di proprietà delle testate giornalistiche ha influenza sulla qualità 
dell’informazione, sui temi e le caratteristiche degli articoli o 
dei servizi radio-tv (Hansen-Machin, 2013). 

Nel caso dell’inchiesta sui Rom, la realizzazione della pa-
gina è stata preceduta da una serie di letture (anche con l’aiuto 
di Internet) sulla comunità oggetto di inchiesta; ed è stata ac-
compagnata dall’ascolto e dall’intervista di esperti e docenti u-
niversitari, alcuni dei quali sono poi stati citati. L’università – 
con la mole di studi scientifici, di ricercatori, di tesi di laurea – 
è un giacimento culturale preziosissimo per un giornalista inter-
culturale (e per un giornalista tout-court).  

Il giornalismo sul campo. Nel caso del cronista che lavora 
fuori della redazione (freelance o redattore impiegato nei servizi 
esterni), vale quanto si è detto del giornalismo in redazione. Su 
questo vogliamo portare l’esperienza maturata nella redazione 
cronaca del giornale L’Arena, in occasione di una lunga serie di 
servizi sui senza fissa dimora di Verona, alla fine degli anni no-
vanta del Novecento. Sollecitati dall’associazione Ronda della 
Carità di Verona, e dalla sua fondatrice, Tiziana Recchia, ab-
biamo avuto modo di conoscere da vicino il mondo dei senza 
fissa dimora: chi sono, come e dove vivono, quali sono le loro 
storie, in quale contesto si trovano, cosa fa l’associazione Ron-
da della Carità per aiutarli. 



CAPITOLO VI 166 

L’attenzione al linguaggio, in questo caso, si è tradotta nel-
la scelta di non utilizzare le parole “barboni” e “clochard”, per i 
significati connotativi che si portano dietro e che portano fuori 
strada. La parola “barbone”, ad esempio, fa pensare a persone 
irrecuperabili che sono sulla strada, non si lavano, puzzano, so-
no alcolisti, sono maschi e dalla strada non possono essere por-
tati via. La realtà dimostra che vi sono anche donne, persino 
famiglie; che vi sono persone onorabilissime e di valore; e che 
dietro a ogni persona c’è una storia di vita che può riprendere la 
strada del recupero e della promozione personale. La parola 
“clochard” restituisce invece la figura di qualcuno che “sceglie 
la strada” come protesta anti-borghese, contro il sistema, mentre 
la strada quasi sempre non è una scelta e sulla strada finiscono 
persone come noi, colpite dalla perdita del lavoro, da una fami-
glia frantumata, dalla conseguente depressione, dall’alcolismo 
come fuga, e non come malattia congenita incurabile. 

Possiamo quindi dire che dietro la scelta di un diverso lin-
guaggio c’è la scelta di un diverso modo di fare cronaca, di una 
curiosità giornalistica attenta ad andare oltre gli stereotipi e il 
velo dell’apparenza, di una sensibilità umana che fa tutt’uno 
con la professionalità. Il linguaggio segna poi anche l’autono-
mia dalle fonti, che fanno di solito il loro lavoro e comunicano 
secondo i loro piani e progetti di comunicazione; mentre compi-
to dei giornalisti e dei comunicatori è di lavorare al servizio del 
lettore, in un ruolo (Lepri, 1991) di mediazione, di indipenden-
za, che si esprime sia nella scelta delle parole che in quella dei 
temi da trattare. 

Il rapporto con le fonti è più problematico per i giornalisti 
che operano sul campo. Il loro lavoro, la possibilità di portare in 
redazione una notizia, sovente dipende proprio dalle fonti. Un 
buon rapporto con le fonti non significa, però, sudditanza nei 
temi e nel linguaggio: un buon rapporto con le fonti è fatto di 
rispetto reciproco, di consapevolezza dei rispettivi ruoli, nella 
certezza che la fiducia, persino la confidenza con la fonte, non 
significano giocoforza dover rinunciare all’autorevolezza. L’im-
portante è che i giornalisti siano consapevoli dell’arena pubblica 
(Marini, 2006) entro cui svolgono il loro ruolo: in quest’arena, 
ogni soggetto – istituzioni, organizzazioni, leader, giornalisti, 
sistema dei media – propone e/o tenta di imporre un certo tema, 
una sua agenda. L’informazione prevalente nasce da una nego-
ziazione fra i vari soggetti, impegnati nell’azione di costruzione 
dell’agenda (“agenda building”): perché dovrebbero essere i 



GIORNALISMO INTERCULTURALE E COMUNICAZIONE: LA PRATICA 

 

167

giornalisti a rinunciare ad avere voce, accettando supinamente e 
in modo acritico le proposte degli altri soggetti? 

Quanto all’agenda dei temi, nel lavoro sul campo – l’in-
chiesta sui senza fissa dimora – si è scelto di raccontare la storia 
di vita delle persone (pur nel rispetto della privacy e con la mas-
sima cautela per le conseguenze dell’apparire su un giornale 
molto letto in città); di presentarne la condizione umana colle-
gandola al contesto sociale ed economico (evitando quindi pie-
tismi e concezioni di “ineluttabilità” dei destini personali); di 
dar voce ai protagonisti e agli esperti (i volontari della Ronda 
della Carità, in questo caso). Alla base dell’agenda vi era la 
scelta deliberata e consapevole di voler diffondere una diversa 
“cultura sui senza fissa dimora”, affinché fossero visti come 
persone da comprendere, rispettare e aiutare; e non come “scarti 
sociali”, presenze ingombranti e irritanti.  

La consapevolezza delle routines professionali, del modo di 
lavorare dei giornali, e la consapevolezza delle cornici interpre-
tative (i “frame”) devono essere patrimonio anche del giornali-
sta sul campo. Nel caso dei servizi giornalistici sui senza fissa 
dimora, è stata fatta la scelta di cambiare il solito frame pietisti-
co o allarmistico: di scegliere la visione offerta dai volontari 
della Ronda della Carità, alla luce di un impegno per la difesa 
della dignità delle persone senza fissa dimora. La scelta di un 
frame è sempre una “scelta di campo”: pro o contro certe con-
vinzioni, pro o contro un sistema, pro o conto un modo di rac-
contare la storia delle persone. L’importante è avere consapevo-
lezza della scelta che si opera; l’importante è non scegliere sen-
za conoscere cosa si sceglie e senza sapere le conseguenze che 
ne derivano sul piano della comunicazione. 

Per le routines professionali, è stata fatta la scelta di evitare 
l’uso dei nomi propri delle persone rappresentate (per cui Gio-
vanni è diventato Marco): lo si è fatto a tutela dei senza fissa 
dimora. Analoga sensibilità e scelta ha dimostrato il fotorepor-
ter, Tiziano Malagutti, che curava i servizi fotografici a corredo 
degli articoli. L’altra scelta è stata quella si esercitare la curiosi-
tà sì, ma una “curiosità solidale”, mirata a promuovere la perso-
na rappresentata, non a trattarla come un fenomeno da baracco-
ne per presunti “scoop” di terza fila: qualche giornalista può 
contestare la scelta di essere cronisti “schierati” in un certo mo-
do, orientando quindi il lettore, anziché puntare alla “obiettivi-
tà”. Il fatto è che la visione di un giornalista, come di un comu-
nicatore, è comunque una visione parziale. La “notizia” non ha 



CAPITOLO VI 168 

un suo statuto ontologico, non è “notizia di per sé”, ma è “noti-
zia per conto del giornalista” che opera una scelta, che decide di 
far diventare notizia un evento anziché un altro, un aspetto della 
situazione anziché un altro (si veda Gans, 1979). 

Come pratica professionale, si è deciso di applicare la buo-
na regola di una “revisione attenta” del testo scritto. Non solo 
una doverosa revisione dello stile di scrittura, della correttezza 
della composizione (ormai obbligata, venendo meno nelle reda-
zioni i correttori di bozze); ma una revisione che potremmo de-
finire “interculturale”, fondata com’è sul rispetto e sulla rela-
zione con la diversità. In pratica, si tratta di analizzare – servo-
no 5 minuti, non un secondo in più – la scelta e la qualità dei 
temi trattati; il frame impiegato (se corrisponde o meno, in un 
articolo o servizio radio-tv, alle intenzioni); il linguaggio utiliz-
zato (se è rispettoso dell’Altro, della diversità, o se discrimina, 
diffonde pregiudizi o addirittura offende). 

Infine, la formazione professionale. Non è sempre necessa-
rio o possibile leggere libri, studiare relazioni o fare approfon-
dimenti specialistici su tematiche oggetto d’inchiesta: tutto di-
pende dalla competenza pregressa, dagli obiettivi di comunica-
zione, dal tempo e dalle risorse a disposizione. Una fonte fon-
damentale di formazione sono gli esperti, che nel caso dei senza 
fissa dimora sono identificabili nei volontari della Ronda della 
Carità. In tutte le situazioni, comunque, l’ascolto, il dialogo, 
l’attenzione, la rinuncia ai pregiudizi, la visione del contesto, la 
curiosità giornalistica, l’empatia sono strumenti formidabili di 
conoscenza e, quindi, di formazione. 

Un altro strumento indispensabile, per chi opera sul campo e 
per chi deve poi in redazione valutare quell’operato, è la cono-
scenza delle tecniche di ricerca sociale e l’avere le basi di socio-
logia e di psicologia sociale: dall’osservazione partecipante alle 
tecniche di campionamento; dall’analisi del contenuto dei docu-
menti alle tecniche dell’intervista; alla distinzione fra metodi qua-
litativi e metodi quantitativi. Una conoscenza, anche solo di base 
(un buon manuale di liceo, ad esempio, può bastare) della meto-
dologia della ricerca sociale evita imbarazzanti servizi radiote-
levisivi o articoli di giornali, nei quali l’ascoltare quattro-cinque 
persone prese a caso, per strada, fa passare l’idea che sia rap-
presentata l’opinione pubblica di un gruppo o di una comunità.  

La conoscenza, anche questa di base, della sociologia e del-
la psicologia eviterebbe, infine, di fraintendere fenomeni socia-
li, interazioni e relazioni fra persone; ed eviterebbe di dare in-



GIORNALISMO INTERCULTURALE E COMUNICAZIONE: LA PRATICA 

 

169

terpretazioni infondate di fatti ed eventi. Una formazione ap-
propriata, in questi ambiti, è l’equivalente della doverosa for-
mazione che hanno i giornalisti che si occupano di finanza o di 
cronaca giudiziaria. La domanda, infatti, è: perché un giornali-
sta “sociale” dovrebbe essere a digiuno di nozioni importanti 
per saper leggere fatti e situazioni? Non si perdono forse notizie 
e dettagli interessanti quando non si hanno gli strumenti per 
comprendere un fatto? 

 
 

3. Riflessioni sulle azioni pratiche per un Giornalismo inter-
culturale 

 
Quello che abbiamo voluto disegnare in questo capitolo è il 

quadro operativo del Giornalismo interculturale. Abbiamo ten-
tato di dare risposta alla domanda, legittima, di giornalisti e co-
municatori che – dopo le affermazioni teoriche e le analisi dei 
testi – ci chiedono e si chiedono: “E adesso, che facciamo 
quando dobbiamo lavorare?”. È una risposta, quella che abbia-
mo dato, articolata e in divenire. Mai come nel giornalismo e 
nella comunicazione (come anche nel webmarketing) è fonda-
mentale il learning by doing, l’imparare facendo. L’importante 
è avere coscienza e conoscenza di quanto si sta facendo e di 
quanto si impara. Coscienza e conoscenza del proprio ruolo di 
comunicatori, e di operatori dell’informazione, sono passaggi 
dirimenti per sapere quali scelte fare, come operare sul campo, 
come leggere gli eventi e come raccontarli. 

Per molti anni vi è stata la convinzione, fra i giornalisti, che 
bastassero il “fiuto della notizia” e il “bello scrivere” come re-
quisiti per accedere alla professione. Il rapporto con le fonti di 
qualità e la curiosità, oltre alla socializzazione in redazione, a-
vrebbero dovuto fare il resto. Quella giornalistica è stata per 
molti anni una “cultura orale”, propria di un mestiere imparato 
andando a bottega. L’oralità e l’andare a bottega sono ancora 
fondamentali, nella professione giornalistica e nella comunica-
zione; ma diventa sempre più necessario lo studio, il possesso di 
strumenti culturali di lettura della società, come rileva Bellinetti 
nel suo intervento all’inizio di questo libro. In un mondo che si 
è fatto complesso e interrelato, è la cultura professionale a fare 
la differenza e a caratterizzare il comunicare di qualità. 

La cultura professionale – che comporta anche il conoscere 
le teorie dei media e i risultati delle ricerche sul newsmaking – 



CAPITOLO VI 170 

evita che si perpetui una certa idea del giornalista come di un 
“sacerdote della notizia”. Il giornalista, secondo questa idea, sa-
rebbe colui che non ha alcuna specializzazione, alcuna compe-
tenza specifica nel leggere la società, eppure – in virtù di doti 
particolari, in qualche modo innate – è in grado di attingere al 
reale scoprendo la “notizia”. Grazie alle sue virtù sacerdotali, il 
giornalista saprebbe distinguere ciò che è notizia, da ciò che no-
tizia non è. La notizia, insomma, avrebbe un suo statuto ontolo-
gico. Come le “idee” nell’iperuranio di Platone, o come la so-
stanza nella costruzione filosofica di Aristotele, la notizia sa-
rebbe attinta da chi sa coglierla con i giusti strumenti. La diffe-
renza, rispetto alla Filosofia greca, è che il giornalismo non at-
tingerebbe la notizia seguendo un percorso logico, ma per ispi-
razione e intuito quasi “divini”. 

Ora, una concezione del genere è infondata, oltre che ridi-
cola. Notizia è ciò che noi giornalisti decidiamo essere notizia, 
secondo quei valori-notizia (si veda Wolf, 1998) che – consape-
volmente o meno – applichiamo ai fatti e agli eventi. Come os-
serva Stuart Hall (1970, citato in Centorrino-Romeo, 2012, 
p.201), “la notizia è un prodotto, una costruzione realizzata 
dall’uomo, una parte fondamentale del sistema di produzione 
culturale”. E Fowler (1991) fa notare, da parte sua, che il reso-
conto in cui si traduce una notizia non riflette l’importanza della 
stessa, ma semmai rivela i criteri e le operazioni con cui è stata 
selezionata. È evidente, pertanto, lo statuto di “costruzione ad 
opera dei giornalisti” che appartiene all’essere notizia. Una co-
struzione della notizia la quale passa – sia in redazione che per i 
freelance – anche attraverso una gestione accorta, senza remore 
sui valori e culturalmente sostenuta, dei processi di “negozia-
zione situata” (Sorrentino-Bianda, 2013) che avvengono ogni 
giorno nei giornali. 

Ecco che, spogliata delle sue fascinazioni sacerdotali, la 
professione giornalistica resta quello che è sempre stata: una 
professione che richiede, curiosità, conoscenza, sensibilità, stu-
dio, senso critico, orientamento deontologico, passione etica. Il 
Giornalismo interculturale si inscrive, come conseguenza ne-
cessaria, in questo filone, volendo essere un giornalismo in gra-
do di rappresentare ai lettori nel modo migliore, con fondatezza, 
la società complessa e multiculturale Quella società entro la 
quale i nostri lettori vivono, amano, lavorano e qualche volta 
sognano. 

 



 

 
 
 
 
 

CAPITOLO VII 
 

POST-FAZIONE. “OLTRE LA GREEN LINE” 
  

 
Anche se prendi sempre delle cose,  
anche se qualche cosa lasci in giro,  
non sai se è come un seme che dà fiore  
o polvere che vola ad un respiro. 

F. Guccini, Argentina,1983  
 

Nella primavera del 2001, ero a Cipro. Ricordo l’odio e il 
gelido vento, in un pomeriggio di un marzo che divideva la par-
te greco-cipriota di Nicosia, la capitale spartita in due come la 
Berlino prima della caduta del Muro, dalla parte turco-cipriota. 
Pensai di farmi scattare una foto, mentre stazionavo al check-
point, di fianco al soldato di guardia. Dietro di me correva la 
Green Line, che divide in due Cipro, rappresentando sul terreno 
la divisione di odio tra fratelli in una stessa terra. 

Mi venne in mente quel pomeriggio, quel vento e quell’odio 
quando anni dopo salii su una corriera a Siena. Era il 2005, un 
sabato pomeriggio. Avevo appena assisito all’ultima lezione al 
Master di Comunicazione Pubblica, all’Università degli Studi di 
Siena, nella Villa Chigi Farnese sulle splendide colline senesi. 
Salii sull’autobus già zeppo di passeggeri, in piazza Matteotti. 
Notai subito un varco sulla mia destra, perché un’anziana donna 
Rom, ossuta, era aggrappata solitaria a un gancio per i passeg-
geri. Pensai in automatico due cose: che il mio portafogli era al 
sicuro nella tasca dei pantaloni; e che la donna probabilmente 
puzzava. Lei, poverina, si stringeva sempre più in se stessa, 
quasi volesse sparire. 

Alla fermata di Porta Romana, la prima che l’autobus da 
Siena compie arrivando a Firenze, molta parte dei passeggeri 
scese. C’era posto in abbondanza per sedersi, e io presi posto in 
mezzo al bus, non senza tenere d’occhio la donna Rom per capi-
re se si sarebbe seduta pure lei, o se avrebbe continuato a restare 
in piedi. Lei continuava a restare in piedi, quasi scusandosi in 



CAPITOLO VII 172 

silenzio di esistere – come aveva fatto per tutto il viaggio – e di 
essere una presenza sgradita a noi passeggeri del bus. 

Fu alla fermata successiva che accadde qualcosa che rove-
sciò il mio modo di osservare e comprendere la scena che avevo 
davanti. Una giovane donna non-Rom salì dalla parte anteriore 
dell’autobus e andò incontro all’anziana Rom, sorridendole e 
salutandola. Un fiume di dolcezza invase anche me, affascinato 
da quella scena. La donna Rom sorrise del suo sorriso sdentato, 
ricambiando il saluto. Pensai che si conoscessero. Mi dissi che 
forse la giovane donna fiorentina era una volontaria dei servizi 
sociali: fu così gentile che invitò più volte l’anziana a sedersi, 
ché il posto certo ora non mancava.  

Mi ci volle poco per capire che avevo visto tutto sbagliato. 
La giovane donna fiorentina non era una volontaria e manco 
conosceva l’anziana Rom. Era solo una persona educata, che 
aveva visto l’anziana Rom per quello che era: una donna sola, 
in piedi sul corridoio del bus, in atteggiamento di scusarsi per 
essere nel “nostro mondo”. Forse la giovane fiorentina non ave-
va neppure notato che l’anziana Rom era a disagio; forse l’ave-
va salutata con calore perché quello era il suo modo di salutare. 

Un che di malinconico invase la mia anima. Il mio pregiu-
dizio, alimentato dai giornali e mai sperimentato nella realtà 
(nessun Rom mi ha mai rubato qualcosa), mi aveva impedito di 
cogliere un’anziana donna per quello che era. La mia visione 
prevenuta mi aveva reso cieco, mi aveva impedito di vedere: 
soprattutto, mi aveva impedito di creare una relazione e di anda-
re oltre le apparenze. Avevo, insomma, perso informazioni per 
strada; me le ero precluse. Avessi dovuto raccontare quel viag-
gio, sarei stato un pessimo giornalista: parziale, prevenuto, 
mezzo cieco, incapace di tessere rapporti con chi era molto di-
verso da me. Nonostante gli anni di studio sulla Comunicazione 
interculturale, ero stato un dilettante della comunicazione. Sen-
za saperlo, avevo sperimentato su di me come la reazione emo-
tiva, alimentata dal pregiudizio, può condizionare un pensiero. 

Una traduzione in immagini di quell’atteggiamento pregiu-
diziale, e delle sue conseguenze, lo abbiamo quando analizzia-
mo la rappresentazione che i media danno dell’Altro, della di-
versità culturale o religiosa. Dagli inizi degli Anni Novanta, con 
l’indagine di Mansoubi (1990, Noi stranieri in Italia. Immigra-
zione e mass media) e di altri studiosi, si è infatti andata svilup-
pando una ricerca sempre più affinata e scientifica sull’immagi-
ne che i mezzi di comunicazione trasmettono del fenomeno mi-



POST-FAZIONE. “OLTRE LA GREEN LINE” 

 

173

gratorio in Italia. Da alcuni anni, accanto ad una critica puntuale 
all’atteggiamento della stampa italiana nei confronto dei citta-
dini immigrati e della diversità culturale, è venuta lievitando 
una serie di iniziative editoriali dedicate ai migranti; si sono svi-
luppate iniziative di sensibilizzazione verso i giornalisti e le re-
dazioni; sono stati messi in cantiere progetti di formazione per i 
professionisti dell’informazione, in modo da dotarli degli stru-
menti culturali utili a leggere una realtà complessa e pluralisti-
ca. 

Con la sottoscrizione della Carta di Roma, nel giugno del 
2008, da parte dell’Ordine Nazionale dei Giornalisti Italiani e 
della Federazione Nazionale della Stampa, assieme all’Unhcr (il 
Commissariato delle Nazioni Unite per i Rifugiati), vi è stata 
poi una svolta fondamentale nella stampa italiana. Da un lato, 
gli organi di autogoverno e di rappresentanza dei giornalisti si 
sono fatti carico – con un protocollo deontologico in materia di 
migranti, rifugiati, richiedenti asilo e vittime della tratta – di 
portare la formazione per i giornalisti a confrontarsi con la “di-
versità”; dall’altro con l’Osservatorio su “media e minoranze” 
(si veda www.cartadiroma.org), l’Associazione per la Carta di 
Roma ha organizzato, con una serie di centri di ricerca universi-
taria, un’attività di monitoraggio e di studio su come i media 
italiani rappresentano l’immigrazione, la diversità culturale e lo 
status di rifugiati, migranti, richiedenti asilo e vittime della trat-
ta. È un passo in avanti che ha cominciato a produrre effetti be-
nefici, verso un’informazione non tanto “buonista” nei confronti 
della diversità, quanto corretta e autorevole. 

“Siccome senza comprensione non ci può essere effettiva 
comunicazione, ne deriva l’apparente paradosso che l’allarga-
mento dello spazio sociale rappresentato dai media provoca un 
deficit di comprensione” (Sorrentino, in Problemi dell’informa-
zione, 2004/4). Gli studiosi dei media e una parte considerevole 
del mondo del giornalismo hanno compreso in profondità la 
partita in gioco. Come osserva Morcellini, non è più sufficiente 
“limitarsi all’analisi macroeconomica e demografica dei feno-
meni migratori, ma diviene determinante esaminare il modo in 
cui una società elabora e interagisce ogni giorno con le immagi-
ni dell’immigrazione – prima ancora che con i referenti di tali 
rappresentazioni – attraverso le reti dei media e della comunica-
zione interpersonale. L’immigrazione mette infatti in campo un 
complesso intreccio di dinamiche culturali che attengono alla 
vita quotidiana e alla sfera propriamente micro-sociale: modelli 



CAPITOLO VII 174 

simbolici e di interazione che chiamano direttamente in causa la 
responsabilità della comunicazione e dei suoi protagonisti” (in 
Problemi dell’informazione, 2005/1). 

Lo studio dell’immagine dell’immigrazione nei media ita-
liani e la crescita di produzioni editoriali, televisive, radiofoni-
che, multimediali sul mondo dei migranti contribuiscono a sen-
sibilizzare gli operatori dell’informazione (giornalisti, fotore-
porter, grafici). Allargano il campo del dibattito, le occasioni di 
confronto e di comunicazione. Tutto questo in un momento in 
cui anche in Italia si approfondisce e ai allarga l’interesse per la 
Comunicazione Interculturale, disciplina che amplia il proprio 
orizzonte anche all’ambiente dei mass media e dei nuovi media 
(si veda Giaccardi, 2005, pp.131 e segg.). Va sottolineato, a 
questo proposito, che l’allargamento dell’approccio “intercultu-
rale” anche al sistema dell’informazione – ambiente extrascola-
stico di formazione delle coscienze e di trasmissione dei saperi 
(si veda Corte, 2002, pp.28-33) – già da alcuni anni rientra tra i 
programmi e le azioni di ricerca del Centro Studi Interculturali 
dell’Università degli Studi di Verona, diretto da Agostino Porte-
ra, ordinario di Pedagogia interculturale.  

Si è accresciuto, insomma, l’approccio critico – teoretica-
mente e scientificamente fondato – nei confronti di un’informa-
zione italiana sovente incapace di rappresentare il mondo dei 
migranti e della diversità culturale al fuori di canoni stereotipati, 
emergenziali, spettacolarizzanti e talvolta criminalizzanti il “di-
verso”; resta però ancora molto da fare per cambiare le routines 
informative del sistema mediale del nostro Paese.  

Alla luce di questo, nel presente lavoro si è voluto aggior-
nare e approfondire quanto contenuto nel libro Comunicazione e 
giornalismo interculturale (Cedam, 2006), con le nuove ricer-
che sul tema “media e immigrazione” (media e diversità cultu-
rale sarebbe meglio dire, ampliando la visione); con nuovi sti-
moli e nuove suggestioni agli operatori dell’informazione e del-
la comunicazione: non solo giornalisti, ma anche comunicatori, 
digital marketer, social media manager e via via con le profes-
sioni del mondo digitale. 

Si è voluto tentare – con pazienza, rigore, anche con molta 
determinazione – la costruzione di un edificio teorico e pratico 
che vada a incidere sulle coscienze e sulle pratiche giornalisti-
che e comunicative degli operatori impegnati, come chi scrive, 
sul fronte non facile dell’informazione e della comunicazione. A 
confortare nell’impegno che ci siamo assunti, vi sono alcuni e-



POST-FAZIONE. “OLTRE LA GREEN LINE” 

 

175

lementi: da un lato il patrimonio di studio e di riflessioni della 
Pedagogia e della Pedagogia interculturale, che si misurano da 
molto tempo con i problemi e le opportunità offerti da una so-
cietà pluralistica e complessa; dall’altro la convinzione che alle 
fondamenta stesse della comunicazione e del giornalismo vi 
siano alcune delle risposte da dare agli interrogativi sul compi-
to, arduo e affascinante, di raccontare un realtà sempre più di-
versa e sempre più bisognosa di buoni osservatori e di acuti e 
consapevoli interpreti. Vi è poi la consapevolezza che la comu-
nicazione digitale rimette in circolo e ci porta a riflettere su 
quelle teorie delle relazioni interpersonali che – di fronte ai me-
dia di massa – avevamo messo un poco da parte. La sfida, anche 
come studiosi, è insomma interessante e stimolante. 

Un libro al servizio del dialogo interculturale. Questo testo 
si rivolge non solo alle allieve e agli allievi dei corsi universitari 
di giornalismo, ma anche ai comunicatori, agli operatori del 
mondo digitale (webmarketing compreso) e ai colleghi giornali-
sti impegnati ogni giorno – con una velocità di lavoro eccessiva 
– a trovare notizie e a scriverle; a comporre testi e pubblicarli 
online; a inventare frasi a effetto e a inserirle nel circuito pub-
blicitario.  

Questo libro si rivolge alle menti degli operatori della co-
municazione, ma anche alla loro anima: l’approccio intercultu-
rale richiama infatti alla capacità critica e di conoscenza, ma ri-
chiama anche a un “impegno del cuore”. Come sottolinea Porte-
ra (1999, p.29), “l’approccio interculturale, a mio avviso, può 
essere focalizzato come il ‘coraggio’ di pensare con la propria 
testa, assieme alla ‘umiltà’ del confronto”.  

Resta più che mai attuale il richiamo di monsignor Vinicio 
Albanese, già presidente del Coordinamento nazionale delle 
comunità di accoglienza (Cnca), nell’intervento al quarto semi-
nario del Redattore sociale (Atti del convegno di Capodarco di 
Fermo, 14-16 novembre 1997): “Il mondo del giornalismo ap-
partiene al mondo dei potenti: a volte a rimorchio, a volte a tra-
zione. L’appello che vi rivolgiamo è diretto alla vostra coscien-
za: un puro appello etico, proporzionato alla coscienza di cui 
ciascuno si sarà dotato. (...) Quando vi trovate di fronte un fatto 
delicato (non necessariamente di cronaca nera), abbiate presente 
la sofferenza della persona, della famiglia, della città. Questa 
sofferenza vi porterà al rispetto, anche se siete chiamati a de-
scrivere i fatti; vi farà scegliere stile e parole adeguate; anche se 



CAPITOLO VII 176 

avreste una grande scelta di sinonimi, utilizzerete alcune espres-
sioni invece di altre, perché non vorrete far male”. 

Molti e complicati sono i percorsi attraverso i quali si co-
struiscono, mutano, si accrescono i significati trasmessi attra-
verso i messaggi mediali. Pensare di lavorare per una “società 
interculturale” (e non soltanto “multiculturale”) intervenendo 
solo sulle routines redazionali e sulle pratiche professionali, 
sull’agenda degli eventi trasmessi dai mass media, sul loro lin-
guaggio e sull’organizzazione dei notiziari non è probabilmente 
sufficiente. Ma da qualche parte si deve comunque cominciare, 
perché il solo richiamo alle coscienze di giornalisti già sensibi-
lizzati, affinché si impegnino ancor più per una società miglio-
re, o la sola codificazione deontologica dei “doveri” non sono – 
purtroppo – strumenti sufficienti per un giornalismo “diverso” 
nei confronti dei “diversi”. Un Giornalismo, appunto, intercul-
turale. O, se preferite, un buon Giornalismo e basta. 

 
 



 

BIBLIOGRAFIA 

 
Agostini A. (2004), Giornalismi. Media e giornalisti in Italia, Il Muli-
no, Bologna  

Agostini A. (2010), Il giornalismo nel campo mediatico. Appunti di 
metodo, in Agostini A., Zanichelli M., Studiare il giornalismo, Arche-
tipo libri, Bologna 

Agostini A. (2012), Giornalismi. Media e giornalisti in Italia, Il Muli-
no, Bologna  

Albarea R., Izzo D. (2002), Manuale di Pedagogia interculturale, Edi-
zioni Ets, Pisa 

Allport G. (1973), La natura del pregiudizio, La Nuova Italia, Firenze 

Appadurai A. (2005), Sicuri da morire, Meltemi, Roma 

Bagnasco A., Barbagli M., Cavalli A. (2001), Sociologia. Volume se-
condo: differenziazione e riproduzione sociale, Il Mulino, Bologna 

Bailey D. K. (1995), Metodi della ricerca sociale, Il Mulino, Bologna 

Balbo L., Manconi L. (1990), I razzismi possibili, Feltrinelli, Milano 

Baldini M. (2004), Elogio dell’oscurità e della chiarezza, Armando, 
Roma 

Banks J.A. (2002), Educazione multiculturale: sviluppo, dimensioni e 
sfide, in Bennett M.J. (a cura di), Principi di comunicazione intercul-
turale, FrancoAngeli, Milano 

Baraldi C. (2003), Comunicazione interculturale e diversità, Carocci, 
Roma 

Barbano A. (2003), L’Italia dei giornali fotocopia. Viaggio nella crisi 
di una professione, FrancoAngeli 

Bauman Z. (2005), Fiducia e paura nella città, Bruno Mondatori, Mi-
lano 

Bauman Z. (2006), Modernità liquida, Laterza, Roma-Bari 

Baumann G. (2003), L’enigma multiculturale. Stati, etnie, religioni, Il 
Mulino, Bologna 

Bechelloni G. (2010), Una miniera inesauribile. Menzogne e verità 
nel giornalismo mediatizzato dell’Italia berlusconiana, in Problemi 
dell’informazione, n.1/2, Il Mulino, Bologna 



BIBLIOGRAFIA 178 

Bellingreri A. (2005), Per una pedagogia dell’empatia, Vita&Pen-
siero, Milano 

Belluati M., Grossi G., Viglongo E. (1995), Mass media e società 
multietnica, Anabasi editore, Milano 

Bennett M.J. (2002), a cura di, Principi di comunicazione intercultu-
rale, FrancoAngeli, Milano 

Bentivegna S. (1994), a cura di, Mediare la realtà. Mass media, siste-
ma politico e opinione pubblica, FrancoAngeli, Milano 

Bentivegna S. (2005), Teorie delle comunicazioni di massa, Laterza, 
Roma-Bari 

Besemer C. (1999), Gestione dei conflitti e mediazione, Ega Editore, 
Torino 

Binotto M. (2005), La cronaca e i suoi inesorabili stereotipi, in Pro-
blemi dell’informazione n.1, Il Mulino, Bologna 

Binotto M., Martino V. (2004), a cura di, Fuori luogo. L’immigra-
zione dei media italiani, Luigi Pellegrini Editore, Cosenza 

Bocchi G., Ceruti M. (1985), La sfida della complessità, Feltrinelli, 
Milano  

Boneschi M. (1997), La deontologia del giornalista. Diritti e doveri 
della professione, Egea, Milano 

Bonucci E. (1999), Scrivere per i giornali, in Gensini S. (a cura di), 
Manuale della comunicazione, Carocci, Roma 

Bosetti G. (2005), Dieta anomala dell’opinione pubblica italiana, in 
Bosetti, Buonocore, Giornali e Tv negli anni di Berlusconi, Marsilio, 
Venezia 

Bolaffi e altri (2004), Dizionario delle diversità, Edup, Roma 

Buonanno M. (2003), L’identità incerta dei giornalisti italiani, ovvero 
una professione senza frontiere, in Sorrentino C. (a cura di), Il giorna-
lismo in Italia. Aspetti, processi produttivi, tendenze, Carocci, Roma 

Carnegie D. (1991), Come trattare gli altri e farseli amici, Bompiani, 
Milano 

Castiglioni I. (2002), Introduzione all’edizione italiana di Principi di 
comunicazione intercuculturale, in Bennett M.J. (a cura di), Principi 
di comunicazione interculturale, FrancoAngeli, Milano 

Censis (2002), Tuning into diversity. Immigrati e minoranze etniche 
nei media, Censis, Roma 



BIBLIOGRAFIA 

 

179

Cerase A. (2004), Una notizia come tante altre, in Binotto M., Marti-
no V. (a cura di), Fuori Luogo. L’immigrazione e i media italiani, Lu-
igi Pellegrini Editore, Cosenza  

Cerase A. (2005a), Immigrazione: le notizie viste da dentro, in Pro-
blemi dell’informazione n.1, Il Mulino, Bologna 

Cerase A. (2005b), Notizie clandestine. Una ricerca sulla rappresen-
tazione mediale degli immigrati, in Problemi dell’informazione n.1, Il 
Mulino, Bologna 

Chang H.C., Checchin M. (1996), L’educazione interculturale, Las, 
Roma 

Cheli (1997), La realtà mediata. L’influenza dei mass media tra per-
suasione e costruzione sociale della realtà, FrancoAngeli, Milano 

Ciardo Chiarello S. (2005), Fotografia dello straniero. L’immagine 
dell’immigrato nella percezione del pubblico, in Problemi dell’infor-
mazione n.1, Il Mulino, Bologna 

Corbetta P. (2003), La ricerca sociale: metodologia e tecniche. I pa-
radigmi di riferimento, Il Mulino, Bologna 

Costa P. (2010), La notizia smarrita. Modelli di giornalismo in tra-
sformazione e cultura digitale, Giappichelli 

Corte M. (2002), Stranieri e mass media. Stampa, immigrazione e Pe-
dagogia interculturale, Cedam, Padova 

Corte M. (2006), Comunicazione e giornalismo interculturale. Peda-
gogia e ruolo dei mass media in una società pluralistica, Cedam, Pa-
dova 

Cotesta V. (2003), Lo straniero. Pluralismo culturale e immagini 
dell’Altro nella società globale, Laterza, Bari-Roma 

DeFleur M.L., Ball Rokeach S. (1995), Teorie delle comunicazioni di 
massa, Il Mulino, Bologna  

Demetrio D. (1997), Agenda interculturale, Meltemi, Roma 

Demetrio D., Favaro G. (1992), Immigrazione e pedagogia intercultu-
rale, La Nuova Italia, Firenze 

Dominici P., Panarese P. (2004), Notizie “fuori luogo”. Questioni di 
responsabilità, in Binotto M., Martino V. (a cura di), Fuori luogo. 
L’immigrazione dei media italiani, Luigi Pellegrini Editore, Cosenza 

Faustini G. (1995), a cura di, Le tecniche del linguaggio giornalistico, 
Carocci, Roma 



BIBLIOGRAFIA 180 

Favaro G., Luatti L. (2004), L’intercultura dalla A alla Z, FrancoAn-
geli, Milano 

Ferrarotti F. (1988), Oltre il razzismo verso la società multirazziale e 
multiculturale, Armando, Roma. 

Fileni (1999), in AA.VV., Dalla comunicazione interpersonale alla 
comunicazione di massa, Tecomproject, Ferrara 

Formizzi G. (1996), L’intercultura nella storia della Pedagogia in 
Agosti A. (a cura di), Intercultura e insegnamento, Sei, Torino 

Fowler R. (1991), Language in the news: discourse and ideology in 
the press, Routledge, Londra 

Frabboni F. (2005), Introduzione alla Pedagogia generale, Laterza, 
Bari-Roma 

Gadamer H. (1960), Wahrheit und Methode, Tuebingen, Mohr 

Gabellieri F. (2003), L’informazione degli immigrati, in Sorrentino C. 
(a cura di), Il giornalismo in Italia. Aspetti, processi produttivi, ten-
denze, Carocci, Roma  

Galli D. (2005), Che cos’è il giornalismo partecipativo? Dal giornali-
smo come lezione al giornalismo come conversazione, in Problemi 
dell’informazione n.3, Il Mulino, Bologna 

Galliani L. (1999), in AA.VV., Dalla comunicazione interpersonale 
alla comunicazione di massa, Tecomproject, Ferrara 

Gallissot R. e altri (2001), L’imbroglio etnico in quattordici parole 
chiave, Edizioni Dedalo, Bari 

Gans J.H. (1979), Deciding what’s news, Northwestern University 
Press, Evanston, Illinois 

Garcea E. (1996), La comunicazione interculturale, Armando, Roma 

Garzon Israel E. (2001), Comunicacion y periodismo en una sociedad 
global. Comunicar la diferencia, Editorial Trillas, México  

Gennari M. (1986), I mass media, in Scurati C. (a cura di), L’edu-
cazione extrascolastica. Problemi e prospettive, La Scuola, Brescia 

Gensini S. (1999), Preliminari sul segno e la comunicazione, in Gen-
sini S. (a cura di), Manuale della comunicazione, Carocci, Roma 

Giaccardi C. (2005), Comunicazione interculturale, Il Mulino, Bolo-
gna 

Giorgino F. (2004), Giornalisti agli arresti redazionali?, Kappa, Bo-
logna 



BIBLIOGRAFIA 

 

181

Granata A. (2012), Intercultura. Report sul futuro, Città Nuova, Roma 

Grossi B. (2004), Etica del giornalismo, in Fabris A. (a cura di), Gui-
da alle etiche della comunicazione. Ricerche, documenti, codici, Edi-
zioni Ets, Pisa 

Grossi G., Belluati M. e Viglongo E. (1995), Mass media e società 
multietnica, Anabasi, Milano 

Guadagnucci L. (2010), Parole sporche. Clandestini, nomadi, vu 
cumprà: il razzismo nei media e dentro di noi, Altreconomia, Milano 

Guidetti B. (2009), Educazione e pedagogia interculturale in azienda, 
Franco Angeli, Milano 

Hansen A., Machin C. (2013), Media and communication research 
methods, Macmillan, Houndsmills – Basingstoke, Hampshire (UK) 

Iem (2002), L’industria della comunicazione in Italia. Sesto rapporto 
Iem, Guerini e Associati, Torino 

Kelley R.B., Mills D. (2003), Covering the undercovered. The evolu-
tion of diversity in the news, in Cropp F., Frisby C.M., Mills D. (a cura 
di), Journalism across cultures, Blackwell Publishing, Iowa State 
Press (Usa) 

Kellner D. (2003), Cultural studies, multiculturalism, and media cul-
ture, in Dines G. e Humez M. J. (a cura di), Gender, race, and class in 
media. A text-reader, Sage Publications Inc., California (Usa) 

Kovach B., Rosenstiel T. (2007), I fondamenti del giornalismo. Ciò 
che i giornalisti dovrebbero sapere e il pubblico dovrebbe esigere, 
Lindau, Torino 

Lenzi C. (1999), Giornali, lettori e promozioni: le ragioni della crisi. 
È chiara l’immagine che viene dalle ricerche: l’Italia è cambiata, i 
quotidiani no, in Problemi dell’informazione n.1, Il Mulino, Bologna 

Lepri S. (1991), Professione giornalista, Etaslibri, Milano 

Levitt T. (1983), The globalization of markets, in Harvard Business 
Review, maggio-giugno1983, Cambridge (Massachusetts, Usa). 

Lévy P. (1997), Il virtuale, Raffaello Cortina, Milano  

Lind R.A. (2003), Race and gender, in Murray M.D., Moore R.L. (a 
cura di), Mass communication education, Blackwell Publishing, Iowa 
State Press (Usa) 

Livolsi M. (2002), Manuale di sociologia della comunicazione, Later-
za, Roma-Bari 



BIBLIOGRAFIA 182 

Loporcaro M. (2005), Cattive notizie. La retorica senza lumi dei mass 
media italiani, Feltrinelli, Milano  

Losito G. (1994), Il potere dei media, Carocci, Roma 

Losito G. (1996), L’analisi del contenuto nella ricerca sociale, Fran-
coAngeli, Milano 

Maalouf A. (2001), Globalismo e diversità culturali, in Problemi 
dell’informazione nn.2-3, Il Mulino, Bologna 

Maistrello S. (2010), Giornalismo e nuovi media. L’informazione al 
tempo del citizen journalism, Apogeo, Milano 

Mancini P. (1999), Giornalisti in Italia. Indagine socio-demografica 
sui professionisti dell’informazione, in Problemi dell’informazione 
n.1, Il Mulino, Bologna 

Mancini P. (2003), Manuale di comunicazione pubblica, Laterza, Ro-
ma-Bari 

Marini R. (2006), Mass media e discussione pubblica. Le teorie del-
l’agenda setting, Laterza, Roma-Bari 

Martino V. (2005), Cittadini di una società multiculturale. La prospet-
tiva del pubblico, in Problemi dell’informazione n.1, Il Mulino, Bolo-
gna 

Mauri L., Laffi S., Cologna D. (1999), Così vicini, così lontani. Per 
una comunicazione multiculturale, Rai-Eri, Roma 

McLuhan M. (1999), Gli strumenti del comunicare, Est, Milano 

McQuail D. (2001), Sociologia dei media, Il Mulino, Bologna 

Menduni E. (2003), Il giornalismo radiofonico, in Sorrentino C., Il 
giornalismo in Italia. Aspetti, processi produttivi, tendenze, Carocci, 
Roma 

Menduni E. (2004), I linguaggi della radio e della televisione, Later-
za, Bari-Roma 

Merrill J.C. (2002), Chaos and order. Sacrificing the individual for 
the sake of social harmony, in Atkins J.B. (a cura di), The mission. 
Journalism, ethics and the world, Blackwell Publishing Company, 
Iowa State Press (Usa) 

Morcellini M. (2003), Lezione di comunicazione, Esselibri-Simone, 
Napoli 

Morcellini M. (2003), Torri crollanti. Comunicazione, media e nuovi 
terrorismi dopo l’11 settembre, FrancoAngeli, Milano 



BIBLIOGRAFIA 

 

183

Morcellini M. (2005), Fuori luogo. I migranti alle porte della cittadel-
la mediale, in Problemi dell’informazione n.1, Il Mulino, Bologna 

Morcellini M. (2011), a cura di, Neogiornalismo. Tra crisi e Rete co-
me cambia il sistema dell’informazione, Mondadori, Milano 

Morresi E. (2003), Etica della notizia. Fondazione e critica della mo-
rale giornalistica, Edizioni Casagrande, Bellinzona  

Murialdi P. (1998), Il giornale, Il Mulino, Bologna 

Nanni A. (1985), Progetto mondialità, Emi, Bologna, 1985 

Nanni A. (1994), Educare alla convivialità, Emi, Bologna, 1994 

Nanni C. (1992), Educazione e Pedagogia in una cultura che cambia, 
Las, Roma 

Nanni C. (1992), Pedagogia interculturale: su che basi e in che sen-
so? in AA.VV., Pedagogia interculturale: problemi e concetti, La 
Scuola, Brescia 

Nigris E. (1996), cura di, Educazione interculturale, Bruno Mondado-
ri, Milano 

Nirenstein F. (1990), Il razzista democratico, Mondadori, Milano 

Nobre, Correia J.M. (2005), La morte annunciata del giornalismo. 
Pubblici, mercati e fini dell’informazione nel ventunesimo secolo, in 
Problemi dell’informazione n.4, Il Mulino, Bologna 

Ordine dei Frati Minori (2002), Quaderni di Studi Ecumenici, n.5, 
Venezia 

Panarese P. (2005), Il racconto dell’immigrazione. Cronaca di un ma-
le diffuso, in Problemi dell’informazione n.1, Il Mulino, Bologna 

Papuzzi A. (2002), Formate i formatori (laurea sì, ma non obbligato-
ria), in Problemi dell’informazione n.3, Il Mulino, Bologna 

Papuzzi A. (2003), Professione giornalista. Tecniche e regole di un 
mestiere, Donzelli Editore 

Papuzzi A., Magone A. (2001), Il giornalismo morale. Questioni di 
etica e deontologia nell’informazione ai giorni nostri, Celid, Torino 

Poletti F. (1992), L’educazione interculturale, La Nuova Italia, Firenze 

Popper K. R., Condry J. (1994), Cattiva maestra televisione, Reset, 
Milano. 

Portera A. (1997), Tesori sommersi, FrancoAngeli, Milano, 1997 



BIBLIOGRAFIA 184 

Portera A. (1999), Educazione umanistica interculturale nella fami-
glia, in Secco L., Portera, L’educazione umanistica interculturale nel-
le agenzie educative, Cedam, Padova 

Portera A. (2000), L’educazione interculturale nella teoria e nella 
pratica, Cedam, Padova 

Portera A. (2003), Educazione e Pedagogia interculturale in Italia e 
in Europa, in Portera A. (2003), a cura di, Pedagogia interculturale in 
Italia e in Europa. Aspetti epistemologici e didattici, Vita e Pensiero, 
Milano 

Portera A. (2003), a cura di, Pedagogia interculturale in Italia e in 
Europa. Aspetti epistemologici e didattici, Vita e Pensiero, Milano 

Portera A. (2004), Educazione interculturale in famiglia, La Scuola, 
Brescia 

Portera A. (2013), Manuale di Pedagogia interculturale, Laterza, 
Roma-Bari 

Portera A. (2013), a cura di, Competenze interculturali. Teoria e pra-
tica nei settori scolastico-educativo, giuridico, aziendale, sanitario e 
della mediazione culturale, FrancoAngeli, Milano  

Prina F. (1997), Il vizio dell’etichetta: stereotipi e catalogazione della 
diversità nell’informazione, Atti del seminario del Redattore Sociale 
1997, Capodarco di Fermo (Ascoli) 

Redattore Sociale, Atti del seminario del Redattore Sociale, Capodar-
co di Fermo, Ascoli, sul sito www.redattoresociale.it 

Reese S.D. (1994), La determinazione dell’agenda dei media: una 
prospettiva di equilibrio del potere, in Bentivegna S. (a cura di), Me-
diare la realtà. Mass media, sistema politico e opinione pubblica, 
FrancoAngeli, Milano 

Roidi V. (2001), La fabbrica delle notizie. Piccola guida ai quotidiani 
italiani, Laterza, Roma-Bari 

Rovinetti A. (2002), Diritto di parola. Strategie, professioni, tecnolo-
gie della comunicazione pubblica, Edizioni Il Sole 24 Ore 

Russ-Mohl S. (2011), Fare giornalismo, Il Mulino, Bologna 

Santerini M. (2003), Intercultura, La Scuola, Brescia 

Santini C. (2002), E se fosse una questione di democrazia? (laurea 
obbligatoria per difendere il lettore), in Problemi dell’informazione 
n.3, Il Mulino, Bologna 

Sartori G. (1999), Homo videns, Laterza, Roma-Bari 



BIBLIOGRAFIA 

 

185

Secco L. (1990), Dall’educabilità all’educazione, Morelli, Verona 

Secco L. (1992), Pedagogia interculturale (problemi e concetti) in 
AA.VV. Pedagogia interculturale (problemi e concetti), La Scuola, 
Brescia 

Secco L. (1993), I problemi della pedagogia di fronte all’Europa ‘93 
in Pedagogia interculturale (un confronto interuniversitario), a cura 
di Agosti A., Morelli, Verona 

Secco L. (1999), Educazione umanistica della pedagogia intercultura-
le: fondamenti teorici e problemi pratici, in Secco-Portera, L’educa-
zione umanistica interculturale nelle agenzie educative, Cedam, Padova 

Secco L. (1999a), Dall’educabilità all’educazione, Morelli, Verona 
(nuova edizione) 

Secco L., Portera A. (1999), a cura di, L’educazione umanistica inter-
culturale nelle agenzie educative, Cedam, Padova 

Seghetti R. (2005), Inchieste geneticamente modificate. Approfondi-
mento a gò gò nei giornali italiani. Peccato sia promozionale, in Pro-
blemi dell’Informazione, n.4, Il Mulino, Bologna 

Sibathu R. (2004), Il cittadino che non c’è. L’immigrazione nei media 
italiani, Edup, Roma 

Simone R. (1999), Fondamenti di linguistica, Laterza, Roma-Bari 

Sirna Terranova C. (1997), Pedagogia interculturale. Concetti, pro-
blemi, proposte, Guerini, Milano 

Sofia C. (2004), Analisi del contenuto, comunicazione, media. Evolu-
zione, applicazioni e tecniche, FrancoAngeli, Milano 

Sorice M. (1995), Dall’evento al testo, in Faustini G., a cura di, Le 
tecniche del linguaggio giornalistico, Carocci, Roma 

Sorrentino C. (1995), I percorsi della notizia. La stampa quotidiana 
italiana tra politica e mercato, Baskerville, Bologna 

Sorrentino C. (1999), Cambio di rotta. Temi e tendenze del giornali-
smo italiano, Liguori, Napoli 

Sorrentino C. (2002), Il giornalismo. Che cos’è e come funziona, Ca-
rocci, Roma 

Sorrentino C. (2003) a cura di, Il giornalismo in Italia. Aspetti, pro-
cessi produttivi, tendenze, Carocci, Roma 

Sorrentino C. (2004), La memoria corta. Appunti per un giornalismo 
responsabile, in Problemi dell’informazione n.4, Il Mulino, Bologna 



BIBLIOGRAFIA 186 

Sorrentino C., Bianda E. (2008), Quale nuovo giornalismo?, in Sor-
rentino C. (a cura di), Attraverso la Rete. Dal giornalismo monome-
diale alla convergenza crossmediale, Rai-Eri, Roma 

Sorrentino C. (2010), Semplificare la realtà, in Agostini A.-Zanichelli 
M., Studiare il giornalismo, Archetipolibri, Bologna 

Sorrentino C., Bianda E. (2013), Studiare giornalismo. Ambiti, logi-
che, attori, Carocci, Roma 

Tomasi L. (1997), a cura di, Razzismo e società plurietnica, Franco-
Angeli, Milano 

Varni A. (2002), Due soggetti pubblici per la formazione al giornali-
smo (laurea o scuola? L’essenziale è studiare), in Problemi dell’in-
formazione n.3, Il Mulino, Bologna 

Ventura B. (2003), Comunicazione educativa, mass media e nuovi 
media, FrancoAngeli, Milano 

Villano P. (2003), Pregiudizi e stereotipi, Carocci, Roma 

Volli U. (1994), Il libro della comunicazione, Il Saggiatore, Milano 

Volli U. (2003), Manuale di semiotica, Laterza, Roma-Bari 

Wallnoefer G. (2000), Pedagogia interculturale, Bruno Mondadori, 
Milano 

Watzlawick P., Beavin J. H., Jackson D. D. (1971), Pragmatica della 
comunicazione umana, Astrolabio, Roma 

Wievorka (1997), in Tomasi (a cura di), Razzismo e società plurietni-
ca, FrancoAngeli, Milano 

Wolf (1998), Teorie delle comunicazioni di massa, Bompiani, Milano 

 
 
Siti web 

 
www.csiunivr.org 
Sito del Centro Studi Interculturali 

www.prosmedia.org 
Sito del gruppo di analisi interculturale dei media ProsMedia 

www.mauriziocorte.it 
Sito di riferimento, con collegamento ai blog, a cura di Maurizio Corte 

www.cartadiroma.org 
Sito dell’Associazione Carta di Roma 



BIBLIOGRAFIA 

 

187

www.cestim.it 
Sito del Centro Studi Immigrazione di Verona 

www.redattoresociale.it 
Sito dell’agenzia del Redattore Sociale 

 
 
 



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 




